

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

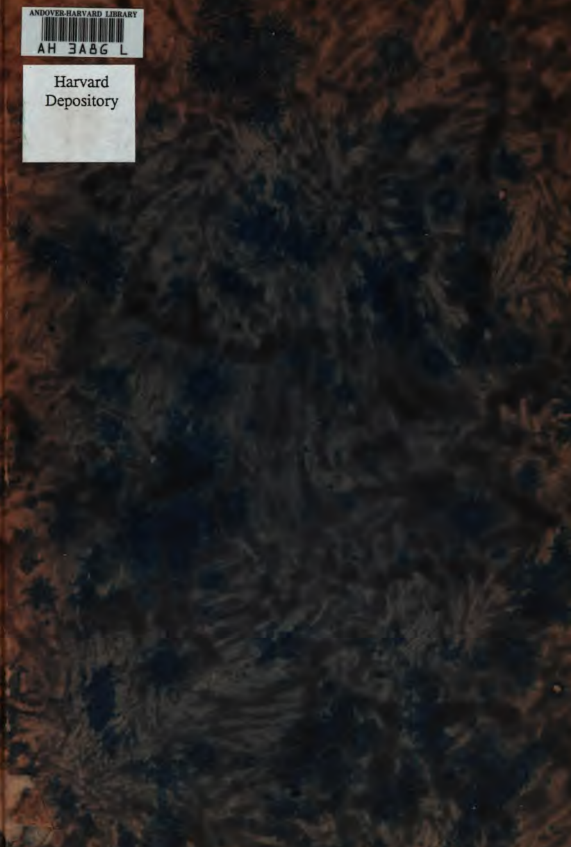
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



HARVARD DIVINITY SCHOOL Andover-Harvard Theotogical Library

A5610/5-

240

• . 

# LELKIPÁSZTORKODÁS

## KAPCSOLATBAN

# A LELKIPÁSZTOR BELMISSZIÓI MUNKAKÖRÉVEL.

PÁLYADÍJNYERTES MŰ.

JELIGE: "Az olyan hitszónok, a ki nem lelkipásztor is egyszersmind, hasonlít ahhoz a madárhoz, a melynek csak egy szárnyavan".

Bengel.

IRTA:

**CSIKY LAJOS** 

DEBRECZENI REF. THEOL. AKAD. TANÁR.

DEBRECZEN SZ. KIR. VÁROS KÖNYVNYOMDA-VÁLLALATA. 1907—1407. BV) 4010,

2, 3385

ADAY CNYVTÁR OUDAPES

## ELŐSZÓ.

A "Tiszántúli ref. egyházi Értekezlet" 1903. évi aug. hó 27. napján Máramarosszigeten tartott közgyülésén 12. jkvi sz. a. tüzte ki e munka tárgyát pályatétel gyanánt, s körülírta azokat a szempontokat, a melyekre a pályázónak figyelemmel kell lennie.

E mű szerzője azt hiszi, hogy munkája egészében, feloszlatva ugyan, de okvetlenül foglalkozott az általa felőlelt legkülönbözőbb lelkipásztorkodási területeken, mindenikkel a maga helyén, némelyikkel több helyen is, mindazokkal a szempontokkal, melyeket a pályatételt kitűzöttek előírtak.

Önmaga iránt való kötelességének tartja a szerző elmondani, hogy egyáltalában minden nevesebb idevágó szakmunkát ismervén, talán egyetlenegy sincsen azok között olyan, a melyikből ne merített volna. Leggyakrabban használta az angol Fairbairn-t, a franczia Vinet-t, a német Ottó-t és Bengel-t, s ha tőlük néha talán egész szakaszokat is teljes szabadsággal átvett, azért vette át, mert azok az ő lelke odavágó gondolatainak teljesen megfelelnek; de jó lélekkel mondja, hogy az egész műbe igyekezett a maga magyar kálvinista szellemét átönteni.

Sokan azt fogják a szerzőről mondani, hogy nagyon is eszményi szempontból fogta föl a lelkipásztori munkakört, s elhordozhatlan terhet rótt annak viselőjére.

A ki ezt mondja, találni fog e munka valamelyik lapján egy pár mondást, a mely kiengeszteli őt a szerző iránt, a ki, igenis, nagyon jól tudja, hogy képtelenség volna egy embertől ennyi teendő végzését várni, de hiszen ő nekie nem *egy* ember helyzeti viszonyaihoz kellett művét alkalmaznia, hanem valamely *általános* nézpont magaslatára kellett fölemelkednie.

Adott a szerző nehány mintát, egy-egy gyakorlatilag előforduló esetben követendő eljarásra nézve is, de el kellett számolnia azzal a bizonyos ténynyel, hogy teljesen lehetetlen volt reá nézve olyan esetet kiválasztani, a melynek e könyvbe fölvétele mindenkit kielégített volna, a menynyiben mindenki a saját egyéniségének legjobban megfelelő, a gyülekezetében leggyakrabban előforduló esetre kívánna mintát látni e könyvben, — ezt pedig ebben az egy könyvben teljesíteni merő lehetetlenség.

Egy egyszerű tartalomjegyzék és egy betűsoros tárgymutató teszi könnyebbé e munka használatát, melyek mindenkinek egyszerre és bíztosan megmutatják, mely kérdést merre kell a műben keresni, és hol lehet azt feltalálni.

Kérem a kegyelem Istenét, az aratás Urát, hogy tegye művemet hasznossá lelkipásztoraink kezében, s tänítsa őket küzdve-küzdeni az egyházépítés nagy munkájában.

Debreczen, 1907 junius 15.

Csiky Lajos.

# TARTALOMJEGYZÉK.

|            | • •                                                    | Lap.       |
|------------|--------------------------------------------------------|------------|
| Elős       | zó                                                     | Ī.         |
|            | Elméleti rész.                                         |            |
| 1.         | §. A lelkész különböző nevei                           | 1          |
|            | §. A lelkész lelkipásztori és belmissziói munkaköre    | 10         |
| 3.         | §. A lelkészi hívatal fény- és árnyoldalai             | 14         |
| 4.         | §. A lelkész külső és belső hivatása                   | 30         |
| <b>5</b> . | §. A lelkészi hívatal és a lelkipásztorkodás szükséges |            |
|            | volta                                                  | 35         |
| 6.         | §. A lelkipåsztorkodástan irodalma                     | 43         |
|            | Gyakòrlati rész.                                       |            |
|            | ELSŐ SZAKASZ.                                          |            |
|            | A lelkész élete.                                       |            |
| 7.         | §. A lelkész életéről általában                        | <b>4</b> 8 |
|            | I. A lelkész egyéni, benső élete.                      |            |
| 8          | §. Magány és visszavonulás                             | 54         |
|            | §. Imádkozás                                           | 58         |
|            | §. Tanulmányozás                                       | <b>5</b> 9 |
|            | Idővel való gazdálkodás                                | 62         |
|            | II. A lelkész családi élete.                           |            |
|            |                                                        | 0.4        |
|            | §. Házasság. Nőtlenség                                 | 64         |
|            | §. A lelkész felesége                                  | 66         |
|            | §. A család kormányzása                                | 70         |
| 15.        | §. A lelkész háztartása                                | 71         |
|            | III. A lelkész társadalmi élete.                       |            |
| 16.        | §. A lelkész társadalmi élete általában                | 73         |
|            | §. Komolyság                                           | 75         |
|            |                                                        |            |

|     |            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ap.            |
|-----|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
|     |            | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>7</b> 6     |
|     |            | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 77             |
|     |            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>7</b> 8     |
|     |            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>7</b> 9     |
|     |            | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>7</b> 9     |
|     |            | <b>_</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 81             |
| 19. | §.         | Tiszttársi viszony                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 84             |
|     |            | MÁSODIK SZAKASZ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                |
|     |            | Lelkipásztori gondozás.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                |
| ർവ  | e          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 88             |
| 20. | 8.         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 00<br>88       |
|     |            | / • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 00<br>89       |
|     |            | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | იყ<br>90       |
|     |            | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 90<br>91       |
|     |            | d) Lelki érdekek                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | IJŢ            |
|     |            | I. Az egész gyülekezet lelkipásztori gondozása.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                |
| 21. | §.         | A lelkipásztor és az ő egész gyülekezete                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 91             |
|     |            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 93             |
|     |            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 99             |
| 24. | §.         | Iparosélet                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 01             |
| 25. | §.         | Egyetemes erkölcsi élet                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 06             |
| 26. | §.         | Az általános művelődés terjesztése                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 10             |
| 27. | §.         | Gyülekezeti szegények gondozása                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 11             |
| 28. | §.         | A sociális kérdés                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 16             |
|     |            | Az iskola gondozása                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 22             |
| 30. | §.         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 26             |
| 31. | §.         | A lelkipásztor és a templomi szószék 13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 31             |
|     |            | II. A gyülekezeti családok lelkipásztori gondozása.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                |
| 20  | g          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 34             |
|     |            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | o≖<br>37       |
|     |            | 11 6 Julion Chief in the Control of | 41             |
|     | -          | Sacretioned of timestar and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <del>1</del> 9 |
| ധം. | 8.         | neinipasztoti iatogatason                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 10             |
|     |            | III. A gyülekezeti egyes tagok lelkipásztori gondozása.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                |
| 36. | <b>§</b> . | Egyesek lelkipásztori gondozása általában 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 52             |

| A) Egyesek belső állapotára vonatkozó lelkipásztori gondozás | 3.   |
|--------------------------------------------------------------|------|
|                                                              | Lap. |
| 37. §. Hivők                                                 | 154  |
| 38. §. Tudatlanok                                            | 156  |
| 39. §. Tévelygők, babonások                                  | 158  |
| 40. §. Kétkedők                                              | 161  |
| 41. §. Közönyösök, külsőleg egyháziasok                      | 166  |
| 42. §. Egyháziatlanok                                        | 167  |
| 43. §. Szakadárok                                            | 169  |
| 44. §. Hitváltoztatók                                        | 170  |
| 45. §. Hitetlenek, vallásgúnyolók                            | 172  |
| B) Egyesek külső állapotára vonatkozó lelkipásztori gondozás | 3.   |
| 46. §. A belső és külső élet egymáshoz való viszonya         | 178  |
| 47. §. Betegek és haldoklók                                  | 178  |
| 48. §. Lelkibetegek                                          | 186  |
| 49. §. Elnyomottak, üldözöttek, szerencsétlenek              | 188  |
| 50. §. Foglyok                                               | 190  |
| 51. §. Halálra ítéltek                                       | 194  |
| Püggelék.                                                    |      |
| Példák a lelkipásztori gondozásban való eljárásról.          |      |
| 1. Beszélgetés egy istentagadó férfival                      | 199  |
| 2. Beszélgetés egy beteg nővel                               | 211  |
| 3. Beszélgetés egy szerencsétlen nővel                       | 215  |
| 4. Beszélgetés egy rossz hírben levő férjes nővel            | 220  |
| 5. Beszélgetés egy fogoly-férfival                           | 228  |

• 

## BETŰSOROS TÁRGYMUTATÓ.

## A. Á.

Agrár-socialismus 120—121. Akadályai a lelkészi hivatásnak 33. Anarchia, anarchismus 122. Anániás és Safira története 119. Angyal — lelkész neve 4, 9. Anyagi érdekek 88. Apollós 68. Apostaták 170—171. Apostol 3, 9. Arató — lelkész neve 4, 9. Aquila és Priscilla 68. Agoston-szent 56, 203. Általános művelődés terjesztése 110-111. Arnyoldalai a lelkészi hívatalnak 21 - 29.Áttérők 171.

#### В.

Babarczi Schwartzer Ottó dr.
műve 147.
Babonások 159—161.
Baxter 46, 53.
Belmisszió fogalma 11.
Belső és külső élet viszonya 178.
Belső hivatás 31—35.
Bengel 12, 133, 150, 183.
Beszállók 104.
Beteglátogatások 180.

Betegek és haldoklók 178—186.
Betegek úrvacsoráztatása 184.
Beteg nővel beszélgetés (Függelék) 211.
Bibliatörténeti hitelessége (Függelék) 205, 206.
Blaikie 45.
Bossuet — mondása 56.
Börtön-lelkészek 190.
Büntető intézetek 190.

#### C. Cs.

Chrysostomus a lelkészi állásról 17.
Ciceró 52.
Civilisatió szolgája a lelkész 16.
Claus Harms 45.
Communismus 121.
Convertiták 170—171.
Családi élet 64, 134—137.
Család kormányzása 70.
Cselédek a lelkészlakban 73.

#### D.

Dalegyletek 109. Darwin 173. Dávidházy János — műve 130. Demosthenes 52. Diakonus 1, 9.

## E. É.

Ebrard 45. Egyesek lelkipásztori gondozása 152 - 154.Egyháziasság előmozdítása 93. Egyháziatlanok 167—169. Egyházi beszéd 131—133. Elbocsátott fegyenczek 194. Elnyomottak 188—190. Előkészület a beteglátogatásra 181. Előljáró — lelkész neve 4, 9. Elválás, házassági 144. Erasmus a lelkészi állásról 18. Erkölcsi élet 106—109. Erkölcsi érdekek 89. Elet és munka 49. Enek- és dalegyletek 109. Építőmester 4, 9.

#### F.

Fairbairn 45. Fajtalanság bűne 107. Fegyházi lelkészek 190. Feleség, lelkészé 66. Felolvasások 95, 105. Fényoldalai a lelkészi hívatalnak 14-20. Fogházi lelkészek 190. Foglalkozások, lelkészé 81. Foglyok 190—194. Fogoly férfival beszélgetés (Függelék) 228. Fogyasztási egyletek 105. Fonókák 100. Fry Erzsébet — mondása 114. Funcke — mondása 177.

#### G.

Garda József 46.
Garzó Gyula — szavai 164, 176.
Gazda — lelkész neve 4. 9.
Gazdagok-szegények 118—119.
Generatio aequivoca 172.
Gyári munkások 102, 104.
Gyülekezeti szegények gondozása 111, 116.
Gyülekezeti tagok házasságkötése 137—141.
Gyülekezet lelkigondozása 91—94.

#### H.

Haeckel 173. Halálra ítéltek 194—197. Haldoklók 185—186. Harms 66, 78, 79, 87. Hasonszenvi gyógymód 176. Házasság — a lelkészé 64. Házassági elválás 144. Házasságkötés a gyülekezeti tagok közt 137—141. Házasság — szülék akarata ellen 141. Házasulandók kikérdezése 126. Házi áhítatosság 73, 137. Háztartás 71. Hitetlenek 172—177. Hitszónok 10, 12. Hitváltoztatók 170-171. Hivatás — lelkészi 30—35. Hívők gondozása 154—156. Huet Péter Dániel 61. Huxley 173.

I.

Idegen egyházak szokásainak tiszteletben tartása 98. Idővel való gazdálkodás 62. Ifjúsági egyesületek 110. Illetlen dolog a lelkipásztorkodás? 39.

Imádkozás 58.

Ipari socialismus 120.

Iparosélet 101—106.

Iparossegédek 101.

Irodalom — lelkipásztorkodástani 43—47.

Iskola, — gondozása 122.

Iskolaszėk 125.

Ispotály Debrecenben 115.

Istentagadó férfival beszélgetés (Függelék) 199.

J.

Jézus feltámadásáról — beszélgetés (Függelék) 206.

## K.

Kanonikus intézmény-é a lelkészi hivatal? 14—16.

Katekhéta 10, 13.

Kátéból való vizsgálat 126.

Keresztyén élet kivihetősége 51.

Kétkedők 161—166.

Kitérők 170-171.

Klérikus 5.

Komolyság 75--81.

Konfirmáczióra előkészítés 125, 126.

Könyvek terjesztése 111.

Közönyösök 166.

Krafft Ebing Richard báró elmekórtani tankönyve 147. Krisztus — istenségét tagadó férfival beszélgetés (Függelék) 199.

Krisztus lelkipásztori példája 37. Külső hivatás 30.

Külsőleg egyháziasok 166.

## L.

Lapok terjesztése 111.

Látogatások — lelkipásztori 149—152.

Lehető-é a lelkipásztorkodás? 39.

Lelkész a társadalomban 81-84.

Lelkész élete 48-54.

Lelkész – név 8.

Lelkész — felesége 66.

Lelkész foglalkozásai 78.

Lelkész — háztartása 71.

Lelkész különböző nevei 1-10.

Lelkész külső és belső hivatása 30-35.

Lelkész öltözete 79.

Lelkész szórakozásai 77.

Lelkész társadalmi élete 73-75.

Lelkész társasága 76.

Lelkész theologiai nézetei 79.

Lelkészi hívatal és a lelkipásztorkodás szükséges volta 35—42.

Lelkészi hívatal fény- és árnyoldalai 14—29.

Lelki betegek 186—188.

Lelki érdekek 91.

Lelkipásztor a presbyteriumban 126—131.

Lelkipásztor és a templomi szószék 131—134.

Lelkipásztori és belmissziói munkakör 10—13.

Lelkipásztor és egész gyülekezet 91-93.

Lelkipásztori gondozás tárgyai 88—91.

Lelkipásztori látogatások 149—152.

Lelkipásztorkodástan irodalma 43-47.

Lelkipásztor-név meghatározása 10, 13.

Lelkipásztor öltözete 79, 133. Leszármazási elmélet 172. Liturgus 10, 12. Löhe 45.

#### M.

Magány 54. Magdolna — intézetek 109. Magy. Prot. Irod. Társaság 111. Marosvásárhelyi Gombási István 45. Massillon — mondása 50. Mesterlegény-egyletek 105. Mértékletességi társulatok 107. Misszionárius a lelkész 15. Mystikus irányzat 170. Munkaadók és munkások 104. Munkás — lelkészi név 4, 9. Munkásbeszállók 104. Munkás-dalkörök 105. Munkás-kölcsönpénztárak 105. Munkás-takarékpénztárak 105. Munkás-zeneegyletek 105.

## N. Ny.

Napszámosok 103, 104. Nazarénusok 169. Nemi elmebántalom 146. Nemi élet rendellenességei 146—148.

Nélkülözhető a lelkipásztorkodás? 38. Németi Sámuel 46. Népkönyvtárak 111. Néptanító — lelkészi név 7. Néptanítóink vallásoktatása 124. Nihilismus 122. Nitzsch 45. Nősülés ideje 69.

Nőtlenség 64-66.

Nyilvános istentiszteletben való részvétel 94, 96.

## 0. Ö. Ő.

Olvasóegyletek 111. Onania 148. Oosterzee, van 44, 45. Otto 45. Öltözet, lelkészé 79, 133. Önfertőzés 148. Ösnemzés 172.

#### Ρ.

Palmer 45. Pap 6, 10, 12. Parochus 8. Pascal 32. Pásztor 4, 9. Philip Henry — mondása 50. Pietisztikus irányzat 170. Plántáló — lelkészi név 4, 9. Plébános 8. Politikai szereplése a lelkésznek 83. Presbyterium 126—131. Presbyteros — név 2. Prédikátor 10, 12. Psychopathia sexualis 146. Püspök 3, 9.

Q.

Quintiliánus meghatározása a szónokról 52.

#### R.

Rabsegélyző egyletek 194. Révész Bálint — szavai 185. Rokonok közti házasság 140. Rossz hírben levő nővel beszélgetés (Függelék) 220.

### S. Sz.

Sáfár — lelkészi név 4, 9. Schleiermacher — mondása 144. Schweitzer 45. Separatisták 169—170. Shedd 45. Simkó Vilmos 46. Sociál-demokráczia 118. Sociális kérdés 116-122. Socialismus 117. Socialismus éssociál-demokráczia követelményei 121. Solon törvénye a semmi párthoz nem tartozókról 84. Szabad előadások 95. Szabad társas élet 99—101. Szakadárok 169—170. Szász Károly — szavai 24. Szegények, árvák diakonusai, diakonisszái 114. Szegények és árvák gondnoka 114. Szegények, gazdagok 118-119. Szellemi érdekek 90. Szent Ágoston 56, 203. Szerencsés és visszás házasságok 141—148. Szerencsétlenek 188—190.

Szerencsétlen nővel beszélgetés (Függelék) 215.
Szolga, szolgálat — egyházi 2, 9.
Szórakozások — lelkészé 77.
Szószék, — templomi 131—134.
Szükséges a lelkészi hívatal és a lelkipásztorkodás 35—42.
Szülék akarata elleni házasság 141.

#### Т.

Takarékboltok 105. Tanoncz-egyletek 105. Tanulmányozás 59. Társadalmi állása a lelkésznek 16. Társadalmi élet — lelkészé 73—75. Társadalomban a lelkész 81–84. Társaság — lelkészé 76. Templomi szószék 131—134. Tévelygők 158—161. Theologiai nézetei a lelkésznek 79—81. Tiszttársi viszony 84–87. Toth Ferencz 46, 68. Traktátusok 111. Tudatlanok 156—158.

## U. Ü.

Úrasztalához előkészítés 125, 126. Úrvacsoráztatás a betegágynál 184. Üdülő beteg 185. Üldözöttek 188—190.

## Z. Zs.

Zenekörök 110. Zsarnay Lajos 46.

### V. W.

Vadházasságban élők 139. Vagyonközösség 118—120.

Vagyonközösségre törekvő vallásfelekezetek 120.

Vallásgúnyolók 174—177.

Vallásos íratokat terjesztő társaság 111.

Vallástanító — lelkészi-név 10, 13.

Vasárnap megünneplése 94, 97. Vegyes házasság 139.

Vendégeskedés — lelkésznél 72—73.

Veszedelmes-é a lelkipásztorkodás? 40.

Vén — lelkészi név 2, 9.

Világi hatóság parancsszava az erkölcsrontó intézetek ellen 109.

Vilmar 45.

Vinet 41, 44, 45.

Visszavonulás 54.

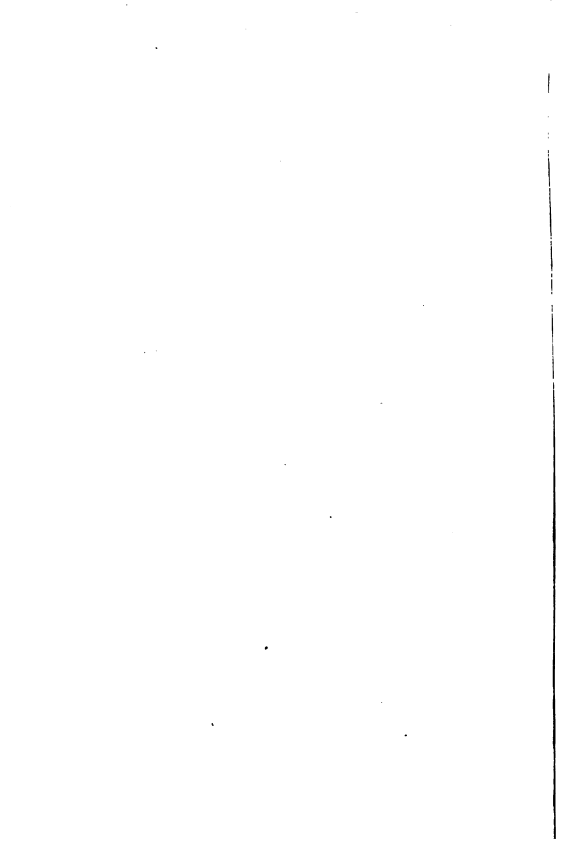
Visszás házasságok 142—148.

Vitéz — lelkészi név 5, 9.

Vitringa holland theologus a lelkészi állásról 20.

Wilks Máté 62.

. .



# LELKIPÁSZTORKODÁS

#### KAPCSOLATBAN

## A LELKIPÁSZTOR BELMISSZIÓI MUNKAKÖRÉVEL.

## ELMÉLETI RÉSZ.

## 1. §. A lelkész különböző nevei.

Hogy vizsgálódásunkhoz, melyet a keresztyén lelkészi hívatal lényege, jelleme s munkaköre tekintetében a lelki-pásztorkodás szempontjából fogunk végezni, bíztos és kellő alapot nyerjünk, szükséges és helyes dolog lesz megismer-kednünk mindenekelőtt azokkal a nevekkel, melyeket ez állás viselőjéről a biblia hagyott fenn nekünk, vagy a melyeket az idők folyamában az élet teremtett meg. Mindezek a nevek a lelkészi állást illetőleg nagyon fontos dologra tanítanak meg bennünket, a mint az majd előtünik a következőkből.

Az evangyéliom szolgáinak az újtestamentomban a következő neveire találunk:

1. *Díakonus*, a mi szolgát jelent; olyan szolgát azonban, kinek- állásában benne van a szabadság fogalma is, a mennyiben ezek a diakonusok bizonyos hívatalt nyertek, a melynek teendőivel nekik épen úgy kellett végezniök, mint bárki másnak is az ő saját hívatala teendőivel. Már pedig a kire valamely hívatal teendőjének végzése bízatott,

az a maga lelkével, ha hű és igaz szolga, uralkodik hívatalának teendői fölött. A diakonus kifejezésnek és szónak, mint a hogy ez sok más kifejezéssel és szóval is megtörtént már, megvan a maga fejlődési története, a mennyiben az idők folyamán nem azt a jelentést vette fől, mint a mi első értelme volt. E szó ugyanis először általános értelmű volt, s különbség nélkül használták azt az evangyéliom minden szolgájáról, míg későbben különös jelentőséget vett fől, s csupán az egyházi alamizsnaszedőkre alkalmazták. "Kicsoda azért Pál és kicsoda Apollós, ha nem szolgák (ξιάχονς), kik által hittetek, és a mint kinek-kinek az Úr adta" (1. Kor. 3.3.). Semmi dologban senkit meg nem botránkoztatunk, hogy ne szidalmaztassék a mi szolgálatunk" († Europia) (2. Kor. 6. 3.). "Melynek én lettem szolgájává az Isten kegyelmének ajándékából, mely adatott nékem az ö hatalmasságának ereje szerint" (Eféz. 3.7.). "És hálát adok annak, a ki engemet erőssé tett, azaz a Krisztus Jézusnak, a mi Urunknak, hogy engemet hívnek ítélt lenni, helyheztetvén e szolgálatban" (1. Tim. 1.12.). "Az evangyéliom . . . ., melynek én Pál lettem szolgájává" 1.23.). — Ezen felsorolt szentírási helyek az általános lelkészi szolgálatra, vagy annak viselőjére alkalmazzák a diakonia és diakonus szavakat, míg a szó különös és későbbi alkalmazására nézve fölemlítendők a következő szentírásbeli helyek: "A diakonusoknak tisztességeseknek kell lenni" (1. Tim. 3.s.); "A diakonusok egy feleségnek férjei legyenek" (1. Tim. 3.12.); "Ajánlom nektek Fébét, a mi nénénket, ki a Kenkhréa városbeli gyülekezetnek szolgálója (diakonissa)" (Róm. 16. 1.). Az előbb említett helyeken tehát ugyanaz a diakonus szó jelentése, a mit

- 2. a szolga (δεύλος) jelent Filipp. 1. 1.-ben: "Pál és Timótheus, a Jézus Krisztusnak szolgái".
- 3. **Vén**, a mi a görög "presbyteros" szónak fordítása. "Az egyházi szolgák, (vének = πρεσβύτεροι), kik jól forgolódnak,

kettős tisztességre méltóztassanak" (1. Tim. 5. 17.). "Küldvén alamizsnát a véneknek, Barnabás és Saulus által" (Csel. 11. 30.). Az egyházi szolgákról, mint vénekről főleg Csel. 15-ben találunk többszörös említést. Ilyen szentírati mondások továbbá a következők: "Követeket küldvén azért Milétumból Efézusba, a gyülekezetnek véneit odahívatá" (Csel. 20. 17.). "Ezokáért hagytalak téged Krétában, hogy rendelj városonként séniorokat" (Titus 1. 15.). "Beteg-e valaki ti köztetek? hívassa az egyházi szolgákat" (πρεσβίτεροι) (Jakab 5. 14.). Látnivaló ez idézetekből, hogy magyar bibliafordításunk a szóban forgó görög szót hol egyházi szolgák, hol vének, hol séniorok névvel teszi át nyelvünkre.

- 4. Püspök, a mi egyértelmű a vénnel. "Rendelj városonként séniorokat . . . , mert szükség a püspöknek feddhetetlennek lenni" (Titus 1. 5—7.); Cselek. 20., 17—28-ban pedig azt olvassuk, hogy Pál összehívja az efézusi gyülekezet véneit. s gondviselésükbe ajánlja az egész nyájat, melyben a Szentlélek öket vigyázókká tette; e szentírati helyen a görög "επίσχοπος" szó áll a magyar fordítás "vigyázó" szava helyén. Filippi 1., 1-ben a püspökök együtt említtetnek a diakonusokkal; 1. Timoth. 3. 2. pedig általában a gyülekezeti előljárót mondja püspök-fogalom egyáltalában nem az, a mivé az a keresztyén anyaszentegyházban a hosszú századok folyama alatt fejlődött.
- 5. Apostolok, vagy küldöttek, követek (αποστέλλω = ki-küld, elküld). "A mi atyánkfiai... a gyülekezetnek követei ök" (2. Kor. 8. 23.). Megjegyzendő azonban, hogy a biblia az apostol szót főleg azokra alkalmazza, kik Jézus Krisztusnak közvetlen tanítványai, követei voltak. "Foglalatosak voltak az apostolok tudományában" (Csel. 2. 42.).

De találunk a bibliában képes kifejezéseket is a lelkészek elnevezésére, a mely kifejezésekből sokszor igen sokat tanulhatunk, mert a szóban forgó eszmének általában véve mélyebben a gyökerére hatolunk az ilyen leíró szavak használatával, mintha a maga megfelelő, egyszerű nevével illetünk valamely fogalmat. Az evangyéliom szolgáinak már ilyen neveik a következők:

- 1. Pásztor, a mi a tanítónak akar megfelelni. "És ö adott némelyeket apostolokat, némelyeket pedig prófétákat, némelyeket pedig evangyélistákat, némelyeket pedig pásztorokat és doktorokat (Eféz. 4. 11.). Csak ezen a helyen olvassuk a pásztor kifejezést az evengyéliom szolgájára való egyenes alkalmaztatásában, de közvetve pásztoroknak neveztetnek ök akkor is, ha Jézus Krisztus a mi lelkeink pásztorának és püspökének (1. Pét. 2. 25.) mondatik, és mikor Jézus Krisztus azt mondja Péternek: "Legeltessed az én juhaimat" (Ján. 21. 16., 17.). Különben e kifejezéssel már az ó-testamentomban is találkozunk, ott nevezetesen, hol Ezékiel próféta (a 34. részben) a hütelen pásztor alakját rajzolja megdöbbentő képben.
- 2. Sáfár. Úgy ítéljen mi felölunk az ember, mint... az Isten titkainak sáfárai felöl; továbbá pedig a sáfárokban ez kívántatik meg, hogy minden hívnek találtassék" (1. Kor. 4. 1—2.).
- 3. Angyalok, vagy hírnökök. A hét csillagok a hét gyülekezetnek angyalai (Jel. 1. 20.).
- 4. Előljárók. "Engedjetek a ti előttetek járóknak" (Zsid. 13. 17.).
- 5. Építőmester. "Mint bölcs mester fundamentumot vetettem" (1. Kor. 3. 10.).
- 6. Munkás, gazda, arató, plántáló. "Mert Isten mellett munkálkodó szolgák vagyunk, Isten majorsága, Isten építése vagytok" (1. Kor. 3. 9.). "A gazda jó reggel kimegyen míveseket fogadni szöllőjébe" (Máté 20. 1.). "Az aratásra való gabona bizony hogy sok, de az arató kevés; kérjétek azért a gabona aratásának Urát, hogy bocsássa ki az

aratókat az ö gabonájának aratására" (Máté 9. 37., 38.). "Én plántáltam, Apollós öntözött, de Isten adta annak előmenetelét" (1 Kor 3. 6.).

7. Vítéz. "Epafroditus, – az én tiszteletbeli és vitézkedő társam" (Filippi 2. 25.). "Te azért a munkának terhét hordozzad, mint Jézus Krisztus jó vitéze" (2. Tim. 2. 3.).

Az elsorolt bibliai neveken kívül vannak használatban a lelkésznek más nevei is, a melyeket, ha helyes, evangélikus szellemben fogunk fel, bátran elfogadhatunk, de a melyek, több esetben kétértelműek levén, egyszersmind könnyen is félreérthetők.

Ilyen a "klérikus" név (κλήρος,  $\dot{\varepsilon} = \text{sors}$ ), a melyet a keresztyén egyháznak már első századaiban is használtak. Némelyek e szót a Csel. 1. 23-26-ban előadott esemény után származtatják, mely szerint Mátyásnak az apostoli hívatalra megválasztásánál "sors"-ot vetettek. Mások attól az eseménytől származtatják le e szót, hogy Lévi törzse Kanaán földének kiosztásánál nem kapott sorsvetés útján örökséget (κλήρος, ¿ = örökség is), hanem az Úr kinyilatkoztatta, hogy ö maga lesz Lévinek öröksége, ö maga fogja ezt anyagi veszteségeiért kárpótolni. Ezért aztán Lévi törzse "clerus Domini" névvel neveztetett. Valószínűbbnek látszik azonban, hogy ezen elnevezésnek az az értelem képezi alapját, a mely szerint nem annyira az Úr a léviták öröksége, mint inkább ezek képezik az ő örökségét, vagy birtokát, s mindénekelőtt ezek különíttettek el az ő szolgálatára. E mellett látszanak bizonyítani a következő szentirati helyek is: 4. Mózes. 3. 41. 45.; 5. Mózes. 32. 9.; Zsolt. 33, 12. A klérusnál tehát egy rendre kell mindenesetre gondolni, a melyet az Úr másoktól elkülönített, saját birtokául és szolgálatára szentelt; a mint 1. Péter 2. ø-ben a keresztyének is Isten sajátjának neveztetnek, "hogy annak hatalmas dolgait hírdetnék, a ki őket a setétségből az ő csudálatos világosságára hívta". Ezen eredeti jelentés-

hez csatlakozott aztán később azon már említett jelentés, hogy az Úr a lévitákról, a kiket ő a maga szolgálatára kiválasztott, most már, mint övéiről, gondoskodni is fog; a mihez sorakozik még egy harmadik jelentés is, mely a napi templomi teendőknek a papok közt sorsolás útján való kiosztásából veszi eredetét, az Úr közvetlen határozatát akarván ez által kitudni, a mely okból vetettek sorsot Barnabás és Mátyás fölött is. A klérikusok alatt tehát az oly férfiak értendők, kik a néptől (házz), a világiaktól (laikus) elkülönítve, Isten szolgálatára szentelték föl életőket, kik Istennek öröksége, szolgái, ügyvivői, a miért aztán jutalmukat is töle nyerik el. Ez elnevezésnek a keresztyén lelkészekre való átvitele ellen semmit sem lehet felhozni. ha azzal valaki a lelkészi hívatalnak az egyházban való megállapítása által létrehozott azon különbséget akarja érteni, mely szerint a keresztyénség rendezett és szakadatlan ápolása végett csakugyan elkülöníttetett egy osztály az egyház tagjai közül; a mennyiben tehát oly férfiakat akar az jelölni, kik, mint a lelkészi hívatal viselői, kizárólag annak teendői vitelére szentelik magokat. De mindenesetre óvakodni kell e név használatában annak római katholikus fogalmától, mely a többi keresztyénektől való személyi és lényeges különbséget foglal magába.

Ugyanezen félreértésnek van kitéve a pap elnevezés is. A keresztyén lelkészek nem lehetnek papok a szónak ótestamentomi értelmében, s nem is neveztetnek úgy sehol másutt az újtestamentomban, csak a hol a keresztyének egyetemes papságáról van szó. Nagy és fontos elv az, és az a protestantismus igaz tana, hogy én nem mint lelkész, hanem mint keresztyén vagyok pap, míg a római katholikus egyházban, az ótestamentom szellemének megfelelőleg, a lelkészek papi jelleme a leglényegesebb és mindent elhatározó mozzanat. A protestantismus határozottan és föltétlenül tiltakozik a papság fogalma ellen;

Luther például azt mondja, hogy a kik a népért sákramentomban és ígében nem kezeskedhetnek, ne is neveztessenek papoknak, mert ez pogány szokásból, vagy a zsidó nép törvényéből maradt át s az egyházba ennek nagy romlásával vétetett föl. Jól tudjuk, hogy vannak a protestánsok között is, kik a lelkészek papi jellemét, ha nem egészen római katholikus értelemben is, de mindenesetre pártfogásukba vették, s a hazai protestánsok és épen az evangélikus reformátusok között is sokan használják a pap nevezetet, például erdélyi református testvéreink, de mások is, így például Zsarnay Lajos, ki a sárospataki ref. főiskola papjának, a ker. erkölcs-, és paptan köz- és rendes tanítójának nevezi magát "Paptan"-a czímlapján. A pap elnevezést mi nem tartjuk helyesnek, mert használatánál sohasem tudjuk elfeledni a közönséges papfogalmat, melyet pedig mi lelkészeinkhez nem akarunk kapcsolni. És ha mégis valaki a protestantismus elvével összeegyeztethetőnek tartja a protestáns lelkészre nézve is a "pap" elnevezés használatát, ebben neki csak addig lehet igaza, míg ő a lelkészben a gyülekezetével (tehát nem a qyülekezetéért) imádkozó s a sákramentomokat kiszolgáltató egyházi szolgát tekinti; a pap tehát, a mi felfogásunk szerint, csak a lelkészi állás egyik teendőjének végezője.

A rationalismus korában kedveltté lett a "néptanító" elnevezés is. Mindenesetre néptanító a lelkész is, de különösen azok az egyének a néptanítók, kik saját hatáskörükben a nép gyermekeinek elemi iskolai tanításával foglalkoznak. A lelkészeknek is kell természetesen tanítaniok a népet, de első sorban csak arra, a mi az emberek örök üdvét, hivatását, kötelességét, s mint Jézus megváltottainak és az örökélet örököseinek reménységét illeti. Ez különbözteti meg őket minden más tanítóktól. De meg a tanítás nem az egyedüli feladat, a mit a keresztyénség ápolása végett tenni kell, — a honnan ez az elnevezés egyoldalú is.

A római katholikusok szeretik a "plébános" elnevezést is. Így nevezik ök azt a lelkészt, ki valamely gyülekezetben (plebania) önállóan vezetheti a lelki gondozást s az egyházi törvénykezést.

Egyértelmű ezzel a latinos "parochus" szó, mely legvalószínűbben a görög παροικέω szótól származik, a melynek értelme — közelében, mellette, szomszédságában lakik, s ettől jön a παροικία főnév, mely egymás melletti, egy egészhez tartozó lakások számát, összegét jelenti; s a paroikos (πάροικος) olyan ember, ki lakását mások közelében ütötte fel. A parochia e szerint egy egyházhoz tartozó lakosok összeségét jelenti, a mely egyház, mint gyülekezet bizonyos határok közé van szorítva. A plébános, parochus név tehát nem annyira a lelkészi hivatás sajátos voltára, mint inkább annak térileg korlátolt és meghatározott működési körére vonatkozik.

Használatos végül, a mit mi legjobban szeretünk, a "lelkész" név is. Egyházi férfiakat jelent ez közönségesen, kik annyiban ellentétben állanak a világiakkal, mert a lelkészi hivatásnak, a többi hivatástól eltérőleg, nem a világi, földi ügyekkel van dolga, hanem a lelkiekkel. Mint a lélek, a szellem vallásának szolgái és eszközei, találólag hordozzák ök e nevet. "A lélek hívatalát viselik ök, azt a hívatalt, mely a lelket adja és szolgáltatja, mert birtokukban van a lélek, s ez magát nekik átszolgáltatja", — mondja egy német hittudós. Magasabb értelemben oly férfiakat jelez ez a szó, kik saját életökben Isten Lelkétől íhletve és vezetve, a léleknek a test fölötti, az örökkévalónak és mennyeinek a múlandó és földi fölötti uralmát ábrázolják. Egyébiránt ezen értelemben aztán lelkészek, lelkiek (πνευματίχοι) tartoznak lenni az összes keresztyének, s a lelkészek kiválólag csak azért nevezhetők így, mert ők hivatvák arra és nálok föltételezi az ember első sorban azt, hogy ők magokban Isten lelkének helyet és működést bíztosítanak. A protestáns egyházban különösen ez a név lett elfogadottá.

Arról, hogy a lelkész névvel összeköttetésben és ebből folyólag micsoda nehány más nevet használunk még magyar protestáns, főleg evangélikus református egyházunkban, majd a következő czikkben fogunk beszélni.

Most pedig térjünk vissza egy kissé a lelkésznek fent felsorolt bibliai neveire, s állapítsuk meg azokból azt a mi lelkészi hívatalunkat elsősorban érdeklő és jellemző nagy tényt, hogy a szolgálat fogalma azok közül jóformán mindenikben be van foglalva; hiszen, mint mondottuk, szolgát jelent a diakonus szó; a vénre, főként a példaadás czéljából, nagy és fontos kötelességek várnak; a püspök vigyázata erős és nehéz munkát igényel; az apostolokra végtelenül fontos misszió bízatott; a pásztornak őriznie kell a maga nyáját; a sáfároknak okvetlenül végezniök kell a rájok bízottakat; az angyalok nagy híreknek tolmácsai; az előljárók mindenekben példaadók tartoznak lenni; az építőmesternek ott kell magának is dolgoznia az épület emelésénél; munkás nem képzelhető tétlen nyugalomban; a gazda maga tartozik előljárni a munkában; az arató orczája verítékével dolgozik; a plántáló maga ültet és veteményez, s a vitéznek erősen kell forgatnia a lélek fegyvereit.

Hogy ez így van, bőven mutatja az újtestamentom is; hiszen az apostolok is többször alkalmazzák magukra (a szolga, a ἐεῦλες) nevet (Róm. 1.1., Galat. 1.10., Filippi 1.1., 2. Tim. 2.24., Titus 1.1., Jakab 1.1., 2. Péter 1.1., Judás 1.1.); az újtestamentomi szentírás határozottan visszaveti a hatalomnak a saját személyre vonatkozó minden fogalmát: "Kicsoda azért Pál és kicsoda Apollos, ha nem szolgák, kik által hittetek" (1. Kor. 3.5.). És megjegyzendő, hogy Istennek e követei nemcsak Isten szolgáinak nevezik magukat, hanem a hívők szolgáinak is, mert ha azt mondják: "Úgy

itéljen mi felölünk az ember, mint a Krisztusnak szolgái felöl" (1. Kor. 4.1.), más oldalról ezt is mondják: Mináenek tiéitek, akár Pál, akár Apollós, akár Kéfás..., mindenek tiétek: ti pedig a Krisztuséi vagytok, a Krisztus pedig Istené" (I. Kor. 3.21–23.).

## 2. §. A lelkész lelkipásztori és belmissziói munkaköre.

Mi a lelkészt a maga többoldalú hivatásában nemcsak úgy tekintjük, mint hítszónokot, prédikátort, a kinek kötelessége az ő gyülekezetét közistenitiszteletek alkalmával egyházi beszédeiben a keresztyén vallás igazságaira oktatni; nem csupán, a szót protestáns értelmében véve, pap, vagy liturgus ö, ki gyülekezetében egyedül van felhatalmazva bizonyos szent cselekmények érvényes végezhetésére; nemcsak vallástanító, katekheta ö, kinek fontos és nagy kötelessége a gyülekezet gyermekeit vallásoktatásuk betetőzése által bevezetni a gyülekezet önálló tagjai közé: de lelkipásztor is ö, a kinek, mint ilyennek, az a hivatása, hogy örködő gonddal álljon gyülekezete fölött, éreztesse a maga befolyását annak társadalmi, családi életében és egyes tagjai között; menjen házról-házra, hogy a szeretet lelkében jó tanácsokat osztogasson, élő hitet terjeszszen; keresse föl a családokat, az egyeseket, mindazokat, kik lelki, vagy testi bajaikban jóakaratú támogatásra szorulhatnak, s tegye mindezt önként, nem szoros hívatali, hanem csak lelkiösmeret-parancsolta kötelességből, tehát formához nem kötve, szabadon. Igenis, adja át magát a lelkipásztor ezen ő munkájának; vesse magát bátran a küzdelem közepébe, és ne engedje magát semmi által sem elbátortalanítani. Ne tekintse a rideg szabályokat, hiszen a katona sem ügyel a csata zajában semmi egyébre, csak a vezényszóra és semmi egyébre nem tekint, csak az előtte

lobogó zászlóra. A lelkésznek, egyedül mint lelkipásztornak kell és lehet megvalósítania azt az evangyéliomi parancsolatot, melyet az apostol így fejez ki: "Legeltessétek az Istennek seregét, mely a ti gondviseléstek alatt vagyon, gondot viselvén arról nem kényszerítésből, hanem örömest" (1. Péter. 5.2.).

Az élet változatos voltánál fogva azonban ezekre a teendőkre nézve casuistikus szabályokat adni szinte lehetetlen, de meg a lelkipásztorra is méltatlan dolog volna ily szabályokat adatni magának egy olyan cselekvény gyakorlására, melytől csak úgy várhat gyümölcsöket, ha az előjövő esetek önálló és elfogulatlan vizsgálatával, s egy jó pásztor belátásával, szeretetével és hűségével önmaga határozza meg azt, hogy az előforduló esetekben mit és mint kell tennie. Ismételjük tehát, hogy nem szoros hívatali, nem formákhoz kötött, hanem lelkiösmeret-parancsolta, s örömest végzett teendők munkálásában áll a lelkipásztorkodás. És ha könyvünk végén mégis adunk nehány eljárási mintát, ezt a kezdők, a nagy munkatérre most kilépők némi részben való tájékoztatása czéljából akarjuk csak adni.

Belmissziói működés alatt pedig azt a munkálkodást értjük, a melyet az élő keresztyének könyörülő szeretete, többnyire a hívatalos egyházon kívül, de mindenesetre annak szellemében és szolgálatában, a keresztyén nép testi, erkölcsi, szellemi és lelki nyomora enyhítésére folytat, a mennyiben az a nép, bár megkereszteltetett s névleg az egyházközség tagja, külsőleg is lesülyedve, vallás-erkölcsi szellemben fogyatkozást szenved, és egyházi-keresztyéni életet nem folytat, sőt azt megtagadja, s ez által az egyháztársadalmi életben a legkétesebb nemű kóros állapotokat és bajokat idézi elő. A belmisszió tehát nem más, mint a Krisztus egyházában bentlakozó önfentartási ösztön bebizonyítása, életerejének minden benyomuló ellenség ellen való kifejtése.

Hogy már ezt a munkát, főként a mi körülményeink között, nem bízhatja a lelkipásztor gyülekezetének a keresztyén életben és hitben legelőrehaladottabb tagjaira sem, hanem hogy azt neki magának kell kezébe vennie, s gyülekezete jobbjaival egyesülvén, vezetnie és irányítania: az a mi nézetünk szerint ellenmondhatatlanul bizonyos dolog. Igaza van *Bengelnek*, mikor azt mondja, hogy a lelkipásztor önmagát erősíti azzal, a mit mások tesznek Isten országa javára, ha alázatossággal örvend annak a jónak, a mit nélküle vittek véghez. Ezen öröm által magáévá teszi mások munkáit, s ugyanabban az időben elkerüli az öntetszelgés veszélyét is.

Mi tehát a következőkben a lelkésznek lelkipásztori és belmissziói munkaköréről annyival inkább összefoglalva fogunk beszélni, mert hiszen a kettő a lehető legszorosabb összeköttetésben áll egymással, olyannyira, hogy gyakorlatilag alig lehet, hanem inkább csak elméletileg vagyunk képesek azokat egymástól elkülöníteni.

A lelkészt tehát mi úgy ismerjük, mint homilétát, liturgust, katekhétát és lelkipásztort. Ebből folyólag a lelkésznek az első czikkben elsorolt nevei mellett még a következő neveit sorolhatjuk elő, a melyek mind az ő lelkészi hívatalával állanak a lehető legszorosabb, legbensőbb összeköttetésben :

- 1. Hítszónok, vagy latinosan prédikátor. Igy szerették atyáink nevezni az ő lelkészeiket amaz ő véghetetlenül fontos, lehet mondani: elsőrendű teendőjök után, hogy a közistentiszteletek alkalmával a hitnek szavát, az élet ígéjét hirdették és hirdetik ma is nyilvános egyházi beszédeikben. Szónokok ők ekkor, fölötte állván azonban az általok prédikált evangyéliom fönséges tartalmánál fogva a világ minden egyéb szónokainak.
- 2. **Pap** vagy *liturgus* a lelkész csak annyiban, hogy gyülekezetében egyedül nekie van joga bizonyos egyházi

eendőket végezni, a minők a sákramentomok kiszolgáltatása, a konfirmáczió, az esketés, s néhány más ilyen teendő, a melyeknek végezhetése tényleg az ő lelkészi képesíttetéséhez van kötve. E jogosultság nem ad ugyan neki character indelibilist, a minőt a római katholikus papnak az ő fölszentelése ád, de csakugyan más a lelkész, mikor a fentebb elsorolt teendőket végezi, vagy akár a mikor imádkozik az ő gyülekezetével, mint a mikor ez előtt Isten ígéjét hirdeti. Ha a protestantismusban papi jellegről egyáltalában lehet szó, az csak mint liturgusnál léphet nála előtérbe.

- 3. Vallástanító, vagy katekhéta azután a lelkész annyiban, hogy egyházi törvényeink értelmében is neki kell a konfirmáczióra menő gyermekeket előkészíteni, vagy legalább az előkészítést betetőzni. Itten lép az ő tanítói jellege fényes előtérbe, mint a mely tanítás nem a világi ismeretekre, hanem a lélek, a lelki élet dolgaira vonatkozik elsősorban.
- 4. Lelkipásztor. Bátran kimondhatjuk, hogy ez a lelkésznek legszebb neve, mert ehhez kell legtöbb szív, legtöbb lélek és legnemesebb akarat, legönzetlenebb önfeláldozás. A lelkipásztorkodás tetőzi be a lelkészi munkák összegének épületét. És mi szívesen is neveznők a lelkészt mindig csak lelkipásztornak, ha ez nem egy szükebb körű fogalom, hanem a lelkészi hívatal munkakörének egészét felölelő kifejezés volna.

Jegyzet. Az épen most elmondottak alapján tekintse tehát mindenki indokoltnak, ha a következőkben mi egy darabig többnyire inkább csak a lelkészről fogunk beszélni, s csak ott veszszük elő a lelkipásztor név használatát, a hol neki, mint ilyennek munkaköréről kezdünk beszélni. Mert a hol az ő életéről beszélünk, ott ő hívatala minden oldalának egészében lebeghet csak előttünk, kit tehát állásának teljességében fogván fel, rendszerünk kívánalmaihoz képest, mint lelkészt látjuk őt magunk előtt, de a kiből aztán a lelkipásztort fogjuk, fönséges munkájának mezején teljes fegyverzetével fölszerelten előléptetni.

## 3. §. A lelkészi hívatal fény- és árnyoldalai.

A lelkészi hívatal fényoldalai közé mindenesetre azt kell első helyen felszámítanunk, hogy kanonikus, isteni intézmény az.

Ha úgy teszszük föl a kérdést, hogy vajjon Krisztus vagy az ő tanítványai megbízták-é az egyházat azzal, hogy minden időben és minden körülmények között külön emberekkel végeztesse az a maga körében az istenitiszteletet és az emberi lelkek gondozását? — erre a kérdésre teljes bátorsággal és nyugalommal adhatunk tagadólagos feleletet. Az azonban újra kétségbevonhatatlanul bizonyos, hogy Jézus az ő követői közül felhívott egyeseket, hogy legyenek közel ő hozzá, legyenek az ő közvetlen tanítványaí, s a magáéhoz hasonló teendőkkel bízta meg őket - és pedig csak öket, és nem minden másokat bízott meg ezzel, — ezt mondván: "Miképen elbocsátott engemet az Atya, akképen én is elbocsátlak titeket" (János 20. 21); mikor pedig Pál apostol azt mondja, hogy Jézus Krisztus "adott némelyeket apostolokat, némelyeket pedig prófétákat, némelyeket pedig evangyélistákat, némelyeket pedig pásztorokat és doktorokat" (Eféz. 4. 11), Jézust úgy tünteti fel, mint a ki tehát bizonyos gondviselésszerű felügyeletet gyakorol az ő egyházára az által, hogy annak vezetésére Isten Lelkétől íhletett, vagy e hívatal viselésére mindenesetre hivatott, képesített embereket állít. És ha tudjuk azt, hogy az apostolok, a kiket tehát äz Úr küldött ki, hasonlóképen küldtek a magok részéről másokat az evangyeliom terjesztésére, világos dolog, hogy a lelkészség, mint magától tova csörgedező folyam áramlott tovább a maga útján a nélkül, hogy azt formaszerint egyszersmindenkorra megalakította volna az Úr. Mikor pedig Jézus Krisztus azt mondta az ő tanítványainak: "menjetek el, és prédikáljátok az evangyéliomot minden teremtett állatnak" (Márk. 16. 15), mivel azok, a kikhez közvetlenül szólott, e parancs végrehajtását csak megkezdhették, de, mert annak végrehajtására hosszú évezredeknek munkája szükséges, be nem fejezhették: a tanítványok személyében azok utódaihoz is szólott az Úr, vagyis föltette, hogy lesznek utódaik, — a miből ismét azt következtethetjük, hogy az Úr akarta a lelkészi hívatal fennállását.

Ámde ezen mi nézetünk ellen azt szeretik egyesek felhozni, hogy az Úr ideje óta a viszonyok rendkivüli mértékben megváltoztak, mert az Úr tanítványai nem gyülekezeti lelkészek voltak, mint a minőkről mi itten beszélünk, hanem elsősorban misszionáriusok.

Erre az ellenvetésre azonban azt kell mi nekünk felelnünk, hogy az apostolok sem voltak mindnyájan miszszionáriusok e szó külön értelmében, mert közülök némelyek bizonyára csak egyes gyülekezetekben telepedtek le, s azoknak lelki szükségleteiről gondoskodtak. De meg félig-meddig nem misszionárius-é ma is minden lelkipásztor? Nincsenek-é az egyházak kebelében mindenféle olyan lelkek, a melyeket föl kell keresni, mint a hogy a hittérítők fölkeresik sok ezer mérföldnyi távolra a pogányokat vagy bálványimádókat? Meg szabad-é szünni valaha a térítés munkájának; avagy nem prédikáljuk-é szüntelen keresztyén gyülekezeteink körében ma is a megtérés keresztyéni nagy kötelességét? Nem kell-é a hálót ma is közelre és távolra kivetni? Következőleg, nem forognak-é fenn ma is ugyanazok a körülmények, a melyek kezdetben a lelkészi állás felállítására vezettek? Nem beszélünk-é épen mi is, e tanulmányunk keretében, a lelkipásztori és belmissziói munkakörök egyességének nagy eszméjéről? – a mely kérdéseinkből tehát egyedül csak az következik, hogy ha a Jézus Krisztus határozott szavakkal, mintegy megbízó levélben nem állította is föl a lelkészi állást, de kétségen kívül akarta annak létezését, s így nem távozunk el az igazságtól és nem nagyítunk, ha azt mondjuk, hogy a lelkészi hívatal isteni intézmény.

Ez pedig kétségenkivül a lelkészi hívatalnak elsőrendű fényoldalát képezi, mert ezt igen kevés más hívatalról lehet elmondani, s mindörökké igaz az, a mit Pál a lelkészségről mond, hogy az "jó munka". (1. Tim. 3. 1.)

A lelkészi hívatal fényoldalát képezi az is, hogy a lelkész az általa használt indokok belső természeténél fogva uralkodik az elméken, mert ő buzdítja fől és erősíti meg az emberben mindazokat a gondolatokat, melyek az egész életre döntő és elhatározó befolyással vannak; mert ő tartja meg s éleszti folyvást, a földi dolgok által való elnyeletés veszélyének kitett emberek lelkeiben, a láthatatlan dolgokban, a lelki világban való hitet, és ő vigyáz arra, hogy az emberek a léleknek s az örökkévalóságnak emberei legyenek.

Társadalmi tekintetben is úgy lehet és kell tekintenünk a lelkészt, mint a civilisatió első és főeszközét, mert a ki a népnek vallásos tanítója, az nem maradhat közönyös az értelmi művelődés iránt sem, sőt annak előmozdítója tartozik lenni. A lelkész az iskolának épen úgy feje, mint az egyháznak, és így ő, ki az evangyéliomnak szolgája, szolgája a civilisatiónak is. A történelem azt tanítja, hogy minden társadalom többé vagy kevésbbé theokratikus volt a maga bölcsőjénél, s az ó- és középkorok prófétája és papja, valamint a mai hittérítő a vad népek között, föltétlenül és határozottan a társadalomnak fejei voltak, és az illető helyeken ma is azok; de meg az is kétségbevonhatatlanul igaz, hogy az egyéni és társadalmi élet legkomolyabb és legünnepélyesebb pillanataiban mindig ott van a vallás, illetőleg annak szolgája a lelkész, és az ő órája mindig visszatér, — úgy, hogy míg az ember minden más hívatal befolvását nélkülözheti, a lelkészi hívatal emberének ott kell állania az ember bölcsőjénél, élete folyamán nagyon sokszor, és koporsójánál is.

Mindezekhez ha hozzájárul az, hogy a lelkész élete a legmagasztosabb önfeláldozás élete; hogy az a tan, a melyet ő prédikál, Istennek kijelentése, mely idvességet hirdet és ajánl; hogy a keresztyénség, a melynek ő hívatalos képviselője, a földi világ legnagyobb diadalmi hatalma, a melynek köszönheti ez a világ az ő fényességét és ragyogását: nincs abban semmi nagyítás, ha mi a lelkészi hívatal fényoldalairól beszélvén, azt minden egyéb állások között elsőnek és legmagasztosabbnak tekintjük.

Szükségesnek tartjuk, hogy itt a keresztyén világ három korszakából, az ó-, közép- és újkorból idézzük három kiváló férfiúnak a lelkészi hívatal méltósagára vonatkozó leírását, a melyekben, főleg a mai viszonyokra tekintettel, jól látjuk, hogy sok a nagyítás s túlzott a színezés, de a melyek mégis komoly elmélkedésekre indíthatnak bennünket.

Chrysostomus így ír és beszél a lelkészi, vagy a hogy ő mondja, a papi állásról: "A papságot, igaz, hogy a földön munkáljuk, de azért nem kevésbbé számlálhatjuk a mennyei dolgok közé. Ezt a hívatalt valójában nem egy ember, nem egy angyal, nem egy árkangyal, nem is valami teremtett hatalom alapította, hanem maga a Parakletos, a ki aztán földi lényeket választott ki, kik még testben vannak, hogy képviseljék az angyalok szolgálatát. És ezért a papnak, ki úgy tekintse magát, hogy a felsőbb hatalmak közé az egekbe állíttatott, oly tisztának kell lennie, a minők eme mennyei hatalmak. Kétségen kívül az a szövetség, a mely a kegyelemnek a szövetségét megelőzte, tiszteletreméltő és rettenetes fönséggel teljes volt: képzeljük csak magunk elé a papnak mellén és vállain azokat a drága köveket; nézzük azt a föveget, azt a köpenyt, azokat az

aranytáblákat, a szentek szentét és azt a mélységes csöndet a templom belsejében, — és mégis ha összehasonlítod mindezeket a dolgokat az evangyéliom dolgaival, amazoknak fönsége elhomályosul, s csekély dolgoknak fognak azok előtünni. Ha látod magát az Urat, a mint magát feláldozta és előtted fekszik; ha látod a papot, ki az áldozat fölé hajlik és mindenekért könyörög, mikor minden be van fecskendezve a legdrágább vérrel, hiszed-é, hogy még mindig emberek között vagy? Hiszed-é, hogy még mindig a földön vagy, és nem léptél-e át rögtönösen a mennyek országába? Van-é, a ki kicsinvelné ezt a rettenetes titkot, ha ugvan nem mélységesen érzéketlen minden magasabb iránt? És nem érzed-é, hogy az emberek lelke sohasem tudta volna kiállani ezen áldozat tüzét; hogy mindazokat fölemésztette volna ez. a kik csak közeledtek hozzá, ha maga Isten nem járult volna közbe az ő kegyelmének mindenható támogatásával? Gondolj már arra az emberre, a ki, holott maga a test és vér határai közé van korlátozva, személyesen közeledhetik ehhez a halhatatlan és áldott természethez: és akkor tökéletesen megérted azt a tisztességet, melyet a Szentlélek adott annak a papnak, a ki ezeket a dolgokat végezi".

A középkor végén élt nagyhírű humanista, *Erasmus* pedig így beszél a lelkészi hívatal méltósága felől: "Ha a dolgokat az igazság serpenyőjén mérlegeljük, azt fogjuk látni, hogy nincsen király, bármely pompa övezze is őt különben, kinek mint királynak, még nem is mondom, hogy egy püspök, de egy egyszerű falusi lelkipásztor is, úgy tekintve ezt, mint lelkipásztort, méltóságban alatta volna. Ha az, a mit mondok, paradoxonnak látszanék, vannak érveim, melyek állításom igazságát a legteljesebben be fogják bizonyítani. Hogy a tényt megállapíthassuk, csak arra van szükségünk, hogy vessük szemeinket a lelkipásztor s illetőleg a király teendőire. Mire czéloz a fejedelmek

munkája? Nemde arra, hogy a gonosztevőket tartsa vissza a törvény öldöklő szeme, és hogy a jó ne zavartassék, vagyis nemde arra törekszik, hogy a személyek s az állam polgárainak tulajdona bíztonságban legyenek? De menynyivel magasztosabb az evangyéliom szolgájának czélja, ki mindenik egyéni lélekbe a legfönségesebb nyugalmat akarja önteni, lecsöndesítvén és elnyomván a világi vágyakat. A király teendői annak bíztosítására irányozvák, hogy az állam békében éljen szomszédaival, — a papnak meg az a czélja, hogy mindenki békében éljen Istennel, hogy mindenkit belső béke töltsön el, és hogy senki a maga szívében mások rontására ne törekedjék.

A fejedelem meg akarja óvni az egyes személyek házát, földjét és barmait a rablók erőszaktétele ellen. Lásd, milyen kicsiny a királyi hívatal czélja! És mit akar a pap? Azt, hogy megvédje a rábízott lelkek birtokát, hitöket, szeretetőket, mértékletességőket, tisztaságukat az ördög támadásai ellen; hogy megvédje azt a bírtokot, mely a legnagyobb boldogságot árasztja birtokosaira, s melynek elvesztése a legborzasztóbb szerencsétlenségbe ejti öket. Mit adhat nekünk a fejedelem bőkezűsége? Jövedelmet, állást, tiszteleti czímeket, múló gazdagságot, vagyoni szerencsét. De mit nem vehetünk a papnak kezéből? Ö mennyei kegyelmet kezel az egyház sákramentomainak ereje által: a keresztség által a pokol gyermekeit a mennyei birodalom örököseivé teszi; szentelt kenete által erőt ád a léleknek, hogy ellene álljon az ördög támadásainak ; a szentvacsora által az embereket egymáshoz és Istenhez köti, hogy azontúl csak egy testet képezzenek ; a bünbánat sákramentoma által életet ad a holtaknak és szabadságot a rabszolgának, végül a szentírás kincses tárházából naponként az üdv igazságainak táplálékát vonja ki, a mi a lelket erősíti és frissíti. Szellemi italt nyujt a pap, a mely valóban megvídámítja a szívet; gyógyszert ajánl föl, a mely meggyógyítja a lélek halálos betegségeit, s hatásos ellenszere a régi kígyó borzasztó mérgének. Egyszóval minden, a mi a fejedelem működése körébe tartozik, földi és múlandó, de a mivel a lelkipásztor foglalkozik: az isteni, égi és örök. A honnan a milyen különbség van ég és föld, test és lélek, földi javak és örök birtokok között, épen olyan különbség van a királyra bízott teendők s a papra ruházott megbízás között".

Végül álljanak itt Vitringa, holland theologus szavai (megh. 1723), a ki így festi le a keresztyén lelkészség eszményét: "A Krisztusnak hű szolgája, az evangyéliomnak hű tanítója, tiszta elméjű ember, ki Istennek dicsőségeért és az emberek idvezüléseért lelkesedve buzog; oly ember, kit a Szentlélek tanít, s ki tapasztalatilag ismeretségben van Istennek útaival; ki nem az emberek dolgait keresi, hanem magokat az embereket; nem saját dolgait, hanem Krisztusnak dolgait; életmódja tiszta és hamisítatlan; saját példájával tanítja a kegyesség, szerénység, gyöngédség, buzgóság, okosság és komolyság erényeit; olyan, ki a gyertyatartóba helyezett gyertyához hasonlólag világosságot áraszt a ház minden lakójára, mindenkire, a ki csak üdv után vágyakozik; megmutatja az élet útját s egyszersmind az evangyéliomban közölt feltételek alatt a kegyelem és béke áldásait osztogatja; a hova megy, ott világosság van; a hova csak lépteit fordítja, ott idvesség van; ha megnyitja ajkait, kegyelemnek szava van azokon; mindenütt szerettetve, becsültetve, nem kevésbbé eszköz nézve, hogy másoknak vígasztalást nyujtson, mint vígasz önmagára nézve is".

Jegyezzük meg, hogy ezt az utóbbi leírást már egy protestáns lelkész írja, és bárha még ez az eszmény is nagyon magas arra nézve, hogy megtestesülését a való élet nehézségei és kísértései között várni lehetne, de mindenesetre folytonosan törekedni kell arrafelé, és minél inkább megvalósul az, annál több okkal lehet áldást várni az Úr szőlőjében végzendő munkára, s annál inkább lehet és szabad a lelkészi hívatal fényoldalairól beszélni.

De ne engedjük elragadtatni magunkat, hanem lássuk meg és rajzoljuk le a lelkészi hívatal árnyoldalaít is, a melyek részint azokban a foglalkozásokban állanak, melyek körébe tartoznak, részint azokban a követelményekben melyeket az fölállít, részint végre azokban a tapasztalatokban, a melyeket munkájában s ennek sikerében szerez magának. Mindezekben sajátlagos szenvedésekre és veszélyekre találnak mindazok, kik magokat a lelkészi hívatal viselésére szentelték. Lássuk már a lelkészi hívatal ez árnyoldalait részletesebben.

Ugyanaz az apostol, ki az "ἐπιέκοπή"-t "κάλον ἔργον"-névvel nevezi, az Úr szolgáját 2. Tim. 2. a-ban χοτρατιώτης"-névvel is illeti, mint a Jézus Krisztus jó vitézét, a kinek tehát a munka terhét is hordoznia kell. A vitéznek, a katonának bőven van része a szenvedésekben és veszélyekben. Ezeket ismerni, ellenök fölfegyverkezni, azokat szem elől soha el nem veszíteni, hanem vigyázva és imádkozva ellenök folyvást résen állani : fontos föltétele a lelkészi hívatal örvendetes és áldott vitelének.

Azok a foglalkozások, melyek a lelkészi hívatal körébe tartoznak, jóllehet a legfontosabb és legvonzóbb tárgyakra vonatkoznak, oly térre vezetik az embert, hol különösen nyugtalanító kételyek szoktak felmerülni. A mióta a kísértő bevezette az embervilágba az "azt is mondotta-é Isten?" (1. Mózes. 3. 1.) szavát, a kételkedés folyton nő és terjed, s a bünben oly talajt nyert, melyből szüntelenül a leghatalmasabb táperőt húzza. Az Isten szavában való kétkedés szülte a bünt, s a bün teremtette meg a kételkedést, melyet Isten Fiának megjelenése s Isten tanácsának és akaratának legerősebb bizonyítékai sem voltak képesek az ember elméjéből kiszorítani. Érvényesíti az magát

eleitőlfogva a keresztvén theológiai tudomány s az egyház terén is, s ezeknek története oly sokféle felfogást, nézetet, bizonyítékot és meghatározásokat mutat föl a tan, az istentisztelet, az alkotmány és egyházi szokások tekintetében, hogy az ember a theológia terén egy sereg olyan kérdéssel találkozik, melyek fölött könnyű szerrel nem lehet ítéletet mondani, mert e kérdések megoldása csakis a folytonos és mélyebb tanulmányoktól, a gazdagabb és többoldalú tapasztalástól, s a szívnek és életnek az Isten ígéje számára való bensőbb odaadásától várható. Könnyen túlteszi magát e nehézségeken a kevésbbé lelkiösmeretes ember, de a ki nem akar az ígének puszta kikiáltója s gépileges közzétevője lenni; a ki nem csak azt akarja beszélni, a mi eléje adatott, hanem a mit maga is hisz: a tudvágyó, a lelkiösmeretes, a hű ember legkevésbbé menekszik meg tudományos tanulmányai közben a nyugtalanító kételyektől, a melyek annál inkább fájnak neki, mert tudia, hogy nem földi dolgokról és testi jóllétről van szó, hanem saját maga és sok olyan mások lelki üdvéről, kik benne vetik bizodalmukat, hogy ö belátással és hűséggel kezelendi Isten titkainak kincses tárházát, s öket helyesen tanítandja Isten útaira. Az alázatos, a hivatásában buzgó és hű ember szívét gyakran nyomják ily aggodalmak és bizonytalankodó kétségek, gyakran háborgatják vídámságát, zavarják örömét, és pedig hivatása kötelességeinek akkor is meg kell felelnie; beszélnie kell akkor, mikor időre és nyugalomra volna szüksége, hogy tisztába jöjjön azzal, a mit mondania kell.

Hogy ez aztán milyen *veszélyes* dolog a lelkész saját benső életére, azt könnyű elképzelnünk. Könnyen megtörténhetik, hogy a növekedő kétkedés, a helyett, hogy továbbkutatásra ösztönözné, inkább lankasztja az általa képviselt ügy s az ezzel járó foglalkozás iránti lelkesültségét. Unatkozottá, kedvetlenné lesz gyakrabban

visszatérő bizonytalankodása miatt, s elveszti a további tanulmányokhoz való kedvét. És ha nem volna ott a kétkedés, akkor pedig a megszokás hatalma csökkentheti a hivatás iránti szeretetet, s megtörténik, hogy a lelkész az isteni dolgokkal való foglalkozást, mint hívatalt, mint hívatali foglalkozást tekintvén, csak gépileg, csak külsőlegesen folytatja azt, annál is inkább, mert hívatalát folytatnia kell, ha nincsen is ahhoz kellő hangulata, s egyoldalúan gépilegessé lesz előtte az Isten ígéjével való foglalkozás, holott neki azt az ígét mások épülésére kell hirdetnie. De mikent teheti ezt. ha nem tudja azt kimutatni kellö alapossággal a maga jelentőségében, igazságában és fontosságában;) ha nem tesz szert a valódi ékesszólás ama szent charismájára, a melynek bírtokában aztán Isten ígéjét a maga teljes hatalmában be tudja vezetni hallgatói lelkébe? A szentírat olvasását ekkor pusztán hívatali használatra végezi, a nélkül, hogy önmaga Isten ígéjének hatalma alatt állana; a nélkül, hogy a maga keresztyéni életére nézve keresne és találna abban épülést, táplálkozást és növekedést, s így könnyen abba a veszélybe jut, hogy személyes keresztyénségét is előmozdítva hiszi, ha hívatali ügyessége növekszik. Nem keresi, hogy vajjon ö maga alázatosabb, lelkiösmeretesebb, a hitben szilárdabb, a szeretetben erősebb, az érzületben tisztább s az igazság gyümölcseiben gazdagabb, tehát élőbb keresztvénné lett-é, mint a milyen az előtt volt. Természetesen az emberi önszeretet nagyon könnyen igenlőleg felel ezekre a kérdésekre. Ez aztán annyival inkább meggondolásra méltó körülmény, mert rendesen az sem marad ki, hogy a lelkész saját személyes becsét másokkal szemben igen nagyra helvezi, kivált mivel hívatala is, lévén ö Isten ígéjének hirdetője, nem csekély előjogokat ad neki, a melyeket ő ott is hajlandó érvényesíteni, a-hol azok nem hívatalát, hanem csupán személyét illetik, s ebből folyólag a másokkal való

érintkezésben szerénytelen igényeket támaszt, a melyek következtében pedig csökken a mások tanítására, lelkiekben útbaigazítására való fogékonysága. A történelem és tapasztalat tanítják, hogy a lelkészek nagyon sokszor úgy az állami, mint a polgári és társadalmi életben saját személyeikre nézve nagyon is meg nem felelő követelésékkel állottak és állanak elő; hogy az őket érő megbántásokat és jogsérelmeket, mint kettősen büntetendőket tekintik, és túlérzékenyek, ha mások őket tanítják és útbaigazítják. A tanítói osztály tagjainak általában szemökre szokták hányni, hogy ők mindenütt a jobbantudókat szeretik játszani, és nem szeretik az útbaigazítást — és ez igen sok esetben igaz a lelkészekről is!

Ha azokra a követelményekre gondolunk, a melyeket hivatása helyez a lelkész elibe, ezek már magukban oly nagyok és fontosak, hogy a rájok s az azon módra való gondolás, hogy miként kelljen azoknak eleget tenni, aggodalom forrásává lehet reá nézve. Rossz jel az, ha a lelkészek zavartalan vídámságban és gondtalan nyugalomban élnek hivatásuknak, s úgy gondolnak annak vezetésére, nogy soha nyugtalanságot nem éreznek. Hiányzik ezeknél a hívataluk fontosságáról és felelősségéről való mély belátás, a keresztyéni szívképzettség, mely önvizsgálatra és alázatosságra serkent. Ezek sem nem becsülik, sem nem szeretik gyülekezeteiket, s azokról, kiknek lelki üdve rájok van bízva, úgy beszélnek, mint olyan emberekről, a kiknek lelki szükségeit igen könnyű kielégíteni. Bérenczek ezek és szolgalelkek, kik előtt csak annyiban van hívataluknak értéke, mert kenyeret ád az, s testi szükségeiket kielégíti. "Sok ostort kellene Krisztus Urunknak elnyűnie, ha minden templomot meg akarna tisztítani a galambárúsoktól és a pénzváltóktól", — mondá egyszer Szász Károly a "Protestáns-Egylet" gyűlésén. Ámde gondoljunk a lelkészre, a minőnek neki lennie kell, s nézzük, hogy milyen

követelményeket állít ez maga elé! Milyen kevéssé van egy ilyen ember saját magával megelégedve, mennyi kivetnivalót talál hívatala folytatásában, holott azt a legszentebb ügynek tekinti! Ha összehasonlítja azt, a mit tesz, azzal, a mit tenni szeretne, s a miről azt tartja, hogy tennie kell: annál gyakrabban, annál inkább nyugtalansággal tölti az el szívét és nyomasztólag hat kedélyére. Kérdezzük csak meg az Úrnak igazán kegyes és buzgó szolgáit, ezek be fogják vallani, hogy jönek reájok olyan idők, a melyekben szívök teljesen elfogódik, és mélyen meghajlik gyöngeségük és méltatlanságuk tudatában, mikor leírhatatlanul fáj nekiek az, hogy oly messze hátramaradtak az eszménytől, melyet ők a lelkészi állás fölötti szent lelkesültségökben magok elé rajzoltak, de a melyet oly kevéssé tudnak megvalósítani. Az igazi lelkész már az önmagával való ez elégületlenség érzetétől egyáltalában nem képes megmenekedni, és ez neki sok aggodalmas órát szerez.

Ámde az ilyen aggodalomban ismét sok veszély fenyegeti a lelkész keresztyéni életét. Neki keresztyénnek, még pedig kitűnő keresztyénnek kell lennie, s e követelésnek elismerése s az arra való buzgó igyekvés, hogy annak eleget tegyen, könnyen önmaga iránti túlhajtott szigoruságra vezeti őt. Félrevonul a társadalmi életből, s egyedüliségbe temeti magát, hogy ne sorozzák be a világias jellemű emberek közé. Enged a legméltatlanabb kívánalmaknak, a legarczátlanabb ráfogásoknak; eltűri a legkiáltóbb jogsérelmeket, csak hogy összeférhetetlenséggel és szeretet hiányával ne vádolhassák. Bizonyos nyugtalansággal beszél, tesz és viseli magát, a mi aztán egész tartására bizonytalanság bélyegét nyomja, a mi pedig ismét nem egyeztethető meg egy keresztyén férfiú tiszteletreméltó, elfogulatlan bátorságával. Függést és áldozatosságot mutat, mely lemond a legalaposabb igényekről is, s kivülre nem tartja

fenn saját személyes értékét, csak azért, hogy önhittséggel és göggel ne vádolják. Oly munkákra és erőfeszítésekre érzi magát kötelezve, melyek erejét fölülhaladják és idő előtt fölemésztik, csak azért, hogy a restség és jóakarat hiányának vádját ne sujthassák ellene. Természetesen mindezek oly túlzások, melyeket a keresztyénség lelke még ő tőle, amaz elv első rendű képviselőjétől sem követel meg.

Ha végre azokra a tapasztalatokra gondolunk, melyeket a lelkész működése közben szerez, s a melyek e működés haladását nehezítik és sikerét is akadályozzák: ez oldalról is sok szenvedésnek és veszélynek van o kitéve. Ha a dolog természete szerint a lelkész szemei előtt nem is tünnek elő működésének gyümölcsei, megmarad neki mégis a vígasz, hogy az isteni Lélek lehellete alatt nem lesz hiábavaló a lelkekkel végzett munkája. Mily leverő azonban ott látni magát megcsalatva, hol emberi számítas szerint azt lehetett várni, hogy az ígének magvait nem hiába szórta ő szét, s a hol bizonyos jelek után arra lehetett következtetnie, hogy ott gyümölcs fog teremni. milyen óvatosan ítéli is meg a lelkész működése területén a kedvező jelenségeket, a csalódásoktól mindazáltal nem ment ö, s rothadt gyümölcsöt talál ott, hol a viszonyok higgadt vizsgálata után is jót vélt találni, s milyen gyakran fordulnak elő esetek, Thogy neki (tényleg ellene állanak, vagy külső akadályok gátolják munkáját, úgy hogy sok erőltetett kísérlet után is azzal a fájdalmas öntudattal kell művét félbeszakítania, hogy semmit, vagy legalább emberi ítélet szerint semmit sem végzett. Mily benső küzdelmeket kell a lelkésznek oly időkben kiállania, mikor a hitetlenség szemérmetlenül és merészen emeli föl szavát; mikor az ellentétes vélemények és nézetek küzdelme a kedélyeket felizgatja és elkeseríti; mily sértő véleményeket hall magáról, ha könnvelmű világfiak és sekélves föl-

világosultak azt hányják szemére, hogy az Isten ígéjéhez tartva magát, a nép butítására törekszik. És ha gyülekezetének tagjai között a földi javak, vagy élvezetek után való futkosás kapott lábra; hol a szegénység vagy a nehéz idők terhe nyomja a kedélyeket: mindezek szintén nehezítik működését, s akadályozzák munkája eredményét. Azt sem szabad elfelejteni, hogy a lelkész működését és erőfeszítéseit sokszor kevésre becsüli a világ; azt tartják felőle, hogy rendkivül kevés dolga van, s munkáját igen könnyűnek, könynyen végezhetőnek tekintik. Igaz, hogy sok lelkész maga szolgáltat alkalmat ily kicsinylő véleményekre; dicsekszik ugyanis azzal a könnyűséggel és gyorsasággal, a melylyel egy prédikácziót ki tud dolgozni, vagy azzal a képességével, hogy előkészület nélkül is tud ilyet tartani, és hogy semmi különös fáradságába nem kerül az iskolás gyermekek katekhétikai oktatása. Van akárhány lelkész, a ki a helyett, hogy tudományos foglalkozásra szentelné életét, oly kedvteléseknek él, melyek hivatásával egyáltalában nincsenek összeköttetésben, azzal egyáltalában nem egyeznek meg. Nem csoda aztán, ha nagyon sokan vannak abban a nézetben, hogy a lelkészi állás munkái nem is annyira fontosak. Ámde, ha egy buzgó és lelkiösmeretes lelkész a legközelebbi vasárnapra való prédikáczióját gyakran igen sok fáradsággal úgy készíti el, hogy azzal ki akarja mind-, ama követelményeket elégíteni, a melyeket maga állít maga elé, és dolgoznia kell oly befolyások alatt, melyek bénítják erejét, s hangulatát lenyomják, ily körülmények között semmi elismerésre nem találni, és azt tapasztalni, hogy mindent, a mit csak tett, valami nagyon könnyű és szóra alig érdemes dolognak tartják az emberek: ez bizonyára nagyon kedvetlenítőleg hat, és bárha a keresztyén ember túlemelkedik is ezen, mégis csak mindig fájdalmas érzéseket költ az benne. Mily kevéssé bátorító a mellett igen gyakran a lelkész külső helyzete! Egy magános falun, leginkább képzetlen emberek

közé, legfeljebb a tanítóra útalva; távol a hasonlóan képzettektől, a tudomány férfiaival való közlekedéstől, hol gondolatcsere, kölcsönös adás és vevés, tanítás és tanulás található; távol azoktól az intézményektől, melyek a saját kutatásokat megőrzik az egyoldalúságtól és elmaradástól; a mellett olyan helyzetben, mely nem engedi meg, hogy magát irodalmi segédeszközökkel gazdagítsa, hanem a mely sokszor életfentartási gondokat is ád: az ilyen helyzet,—s nemde igen sok lelkésznek ilyen a helyzete! — a legkevésbbé sem vonzó, s a magasabb iránti fenkölt érzék, a hivatás iránti bensőségteljes szeretet, valódi keresztyénileg képzett lélek s kegyes szív kívántatik ahhoz, ilyen viszonyok között azzá válni, az lenni és azt teljesíteni, a mit a lelkészi hivatás kíván.

Az ilyen tapasztalatokkal együtt járó veszélyek szemmelláthatók, mert igen könnyen csökkentik azok a keresztyénség ápolására irányuló buzgalmat, ha azt kell a lelkésznek tapasztalnia, hogy oly sok akadály és nehézség leküzdése után is kárba vész sok fáradságos munkája. Ha látja, hogy oly csekély eredményt csekélyebb fáradsággal épen úgy el lehet érni, felhagy a kísérletezésekkel, s azzal a visszás kifogással nyugtatja meg magát, hogy úgy sem használna az semmit. És milyen könnyen meggyöngül e közben a lelkésznek az emberi lélek iránti szeretete! Sok rosszat lát és észlel; hivatása bepillantat vele az emberi szívekbe, s oly oldaláról tanulja ezeket ismerni, a melyet addig nem látott olyan sötétnek. Míly közel fekszik itt aztán a veszély, hogy elveszítse az emberek iránti becsülését és szeretetét, hogy kicsinylőleg gondolkodjek az emberi nemról; mily könnyen elvész a türelme, s ekkor a lelkész keserű, sértő, heveskedő és indulatos lesz! Vagy, ha ez nem történnék is meg, mily könnyen erőt vesz a szíven, a lelken bizonyos kedvetlenség s a helyzettel való elégedetlenség, mely nem egyeztethető össze a keresztyénnek

önmegtagadásával. Bánja az illető, hogy a lelkészi pályára lépett; kötelességeinek megfelel ugyan, de kedvetlenül; szerencsétlennek érzi magát s a hivatásában talált örömmel együtt mindinkább eltűnik lelkiösmeretessége, szorgalma, hűsége s áldásos munkáról nála többé szó sem lehet.

Ha tiszteletes és szép is, mint a hogy azt feltüntettük, a lelkészi hivatás; ha gazdag is az fölemelő örömökben és előnyökben: de nehéz is az, és szenvedésekkel, fájdalmakkal van összekötve. Ki arra akarja életét szentelni, gondolja meg ezeket jól, vizsgálja meg magát, és fegyverkezzék föl. A ki pedig már benne van, vigyázzon és imádkozzék, hogy kísértetbe ne jusson, hanem a hit, az erő és szeretet lelke maradjon meg és növekedjék benne.

És mikor mi a fentebbiekben ragyogó színekkel rajzoltuk meg a lelkészi állás fényoldalait, egyáltalában nem azért tettük ezt, hogy az életet még nem ismerő, tehát különösen az ő iskolai tanulmányaira büszke ifjú lelkész túlbecsülje magát, s magasztos és nagy fontosságú életpályájának ideális jelentőségét a maga javára írja. Ez igen nagy tévedés volna ö tőle. A világtudat minden oldalú kiképződése; a bölcsészet és főleg a természettudományok vívmányai; az ezeken nyugvó értelmesség és aesthetikai érzék és magas fokra emelkedett közműveltség ma már egyáltalában nem türik meg azt a papi önérzetet, mondjuk: gőgöt, a mely a maga szolgálatának méltóságára támaszkodva, keresi a mindenütt való elsőséget s a mely minden irányban gyámkodni akar. Tudnia kell a lelkésznek azt. hogy az ő szolgálata az alázatosság szolgálatában, az ő vezetése nem parancsolásban, hanem minden munkában előljáró, lelki és testi töredelmekkel teljes irányításban, a szívek felbuzdításában és tettre késztő példaadásban áll.

### 4. §. A lelkész külső és belső hivatása.

Minden protestáns lelkésznek kettős *hívatásra* van szüksége, melyek közül ha bármelyiket nélkülözi, lelkészi hívatalra nem léphet. — A Geleji Katona István-féle kánonok már 1649-ben kimondják: "Lelkészi hívatalt bitorolni törvényes meghívás nélkül egy halandó se merészeljen, hanem vívja ki az ö hivatását az Istentől annak közegei által, mert senki sem veheti magának azt a tisztességet, hanem csak az, a ki Istentől hívatik, miként Áron. A honnan Isten erősen feddi azon prófétákat, a kik küldetlenül mennek s prófétálnak, holott ő nem szólott hozzájok. A kik tehát az egyház előljáróinak vagy a hallgatóknak ellenére feltolják magokat, mint tolvajok s rablók, kik nem az ajtón, de másutt mentek be a juhakolba, gyalázatosan kivettessenek" (XIII. Kánon). "Hivatásuknak pedig kétfélének kell lenni: jelesen belsőnek s külsőnek. Belsőnek Istentől a Szentlélek által, ki az ő szívöket és akaratjukat a szent szolgálat elvállalására hatályosan hajtja, külsőleg pedig az egyház véneitől, vagyis az egyházak mind kegyességgel, mind méltósággal kitűnő polgáraitól, nem zárva ki semmiesetre a keresztyén népnek a beegyezését sem" (XIV. Kánon). A kánon szavaiból kivehető, hogy mindenesetre szükséges tehát a belső hivatás tudata és érzése mellett valamely község részéről jövő külső olyan hivatás is, melyet ez a maga erre rendelt közegei által gyakorol.

Minden rendezett egyház, vagy gyülekezet érdeke megkívánja, hogy a lelkész külső hivatást nyerjen, a mi két dolgot foglal magába: u. m. először a hívatal vitelére való személyes képesség határozott elismerését, s másodszor a hívatal határozott átadatását, s mindkettőt azon egyház és gyülekezet részéről, a melyben az illető a maga hívatalát viselni fogja. Mindenesetre megköveteli ezt a

jó rend. El lehet ugyan gondolni, hogy egy saját maga érvényesítésére jutott gyülekezet pusztán a közvetlenül adott életrend törvényei szerint mozog, s különösen azokat engedi működni, kik ehhez magokban belső hivatást éreznek. Ez volt az eset a korinthusi gyülekezetben (1. Kor. 14. 26.). De ez által ott rendetlenségek jöttek elő, s ezeknek eltávolítását követelte az apostol. A jéruzsálemi gyülekezetben már korán jelentkezett a szükség, hogy rendes, határozott személyekhez kötött hívatalokat kell felállítani, s e szükséget az apostolok a diakonusok választásának elrendelésével elégítették ki. A gyülekezeti élet haladó fejlődése mindinkább szükségessé tette a külső meghívást, mert hiszen a képesség saját tudata s a belső hivatásról való meggyőződés még nem bíztos jel arra nézve, hogy az valóban meg is van; de meg egy időben nagyon sokan hihetik, hogy a belső hivatásnak bírtokában vannak, s a rendet teljesen megzavarva tolulhatnának az ígehirdető hívatalra, máskor pedig oly fogyatkozás állhatna be, hogy senkisem vállalkozván arra, a gyülekezeti élet teljesen fennakadna. Innen vannak már a tanítói hívatal bitorlása ellen való apostoli intések (Jak. 3. 1.), s azok a rendelkezések, hogy az illetőket vizsgálat alá kell venni, tehát elhamarkodva nem kell senkinek teljhatalmat adni (1. Tim. 3. 10.). Ehhez az egyház kezdettől fogva szorosan ragaszkodott, s a lelkészi működést csak azoknak engedte meg, kik előkészíttettek, megvizsgáltattak, felhatalmaztattak és törvénvesen meghívattak.

Bármilyen szükségesnek tűnik is fel azonban előttünk a rend fenntartása szempontjából a külső hivatás, mindazonáltal csak alárendelt állást foglal az el a *belső hivatás* mellett, mert pusztán az emberi körében mozog. Bizonyos azonban, hogy a két hivatásnak egymással összeköttetésben kell állania. Tárgyunkra már inkább a belső hivatás tartozik, melyet is a következőkben fejtegetünk.

Hogy rendelkezik-é valaki a lelkészi pályára belső hivatással, arra nézve sokszor nem nehéz megadni a feleletet, mert mindig és mindújra fordulnak elő esetek, mikor a kérdés önmagát megoldja, mert az egyéni lélek tapasztalatai bizonyos önmeggyőző és elhatározó erővel lépnek föl. "Vannak elhatározó órák, a melyekben az ember egy új hivatás magyát érzi magában felcsirázni, és bizonyos szenvedélytől elragadtatva, mely parancsoló, mint maga az Isten szava, vállalkozik lelkiösmeretében bizonvos munka folytatására, a mi ezentúl életének czélja leend", — ezt mondja Pascalról "Gondolatai" egyik kiadója, s a mi igaz volt Pascalról, mint egy komoly, vallásos párt gondolkozójáról és képviselőjéről, igaz lehet az a lelkészi hívatal tekintetében más egyénekről is. Mindig találkoznak emberek, kiknél lelkök hajlama olyan sajátos, olyan föltétlenül kijelölt, hogy határozottan arra indíttatva érzik magokat, hogy életőket a szent hivatásra szenteljék. Másokra nézve is azonban, kik lelkökben nem szereztek még ily határozott tapasztalatokat, könnyűvé válhatik a kérdés helyes eldöntése azon viszony tekintetbe vétele által, mely a lelkész különös s a hívő általános keresztvéni hivatása között létezik. Ismert alapelve az a keresztyénségnek, hogy az igaz egyházban semmi sincs, a mi kizárólag egy ember tulajdona volna; a miből az következik, hogy nem lehet lényegi különbség a lelkész s az egyszerű hívő között, hogy tehát a lelkészi hivatás az egyszerű gyülekezeti tag hivatásához csatlakozik, s a kettő csak annyiban különbözik egymástól, a mennyiben különbözhetik a kifejlődött növény a magtól, vagy a magasabb és kiterjedtebb működési mód az egyszerűbbtől és közönségesebbtől. Itt tehát csak arra a pontra szorítkozik a kérdés, ha vajjon van-é az ilyen embernek oka azt tekinteni Isten akaratának, hogy azon rendes kötelezettségek mellé, melyek őt, mint hivőt illetik, magára vállalja még a keresztyén lelkész különös kötelezettségeit is, melyek természetökre nézve amazokkal rokonok, de mégis nehezebbek és teljesíttetésükre nézve súlyosabbak. Egyszóval a kérdés abban áll, ha van-é bírtokában képesség és akarat, természeti tehetség és kegyelmi ajándék, melyeket ha teljesen kiművel és alkalmaz, észszerüleg elvárhatja tőlük, hogy őt az igazság érdekeire nézve hasznosabbá tehetik a lelkészi állás különös, mint az egyszerű keresztyén élet szolgálatában?

De még akkor is, ha lelkünk vonzalmában Isten hívó szavát halljuk a lelkészi pálya felé, még akkor is lehetnek olyan hiányok és akadályok, a melyek gátlólag állanak az útban, a melyeknek elhárítása mellőzhetetlen föltétel a lelkészi hivatásra nézve. Mert, tekintve a lelkész által elfoglalt állást, az általa végzendő soknemű munkát, lehetnek egyes embereknél olyan akadályok, melvek öt ez állás elfoglalására, e munkák végezhetésére képtelenné teszik. olv akadályok, melyeket mintegy Isten keze maga emelt a gondviselésben, hogy az illető ne ezen az úton szolgálja őt; ilven akadályok már a fizikai képtelenség, az ideges vérmérséklet, a hanghiány, az értelmi gvöngeség, a folytonos tanulásra való képtelenség, az emlékező erő gyöngesége, s más hasonló természetű dolgok, melyeket legyőzni lehetetlen, vagy a melyek a sikerre, a Krisztus egyháza érdekeinek előmozdítására való minden kilátást megsemmisítenek. Nyugodt és csöndes megfontolásra, baráti tanácsra, imádkozásra van itt szükség, s nem szabad senkinek ilyen fogvatkozásai miatt kétségbe esnie, mert bár bizonvára nagyon kívánatos a testi és lelki tulajdonságoknak szerencsés alkotása, főleg, ha valaki az egyházban magasabb és kitűnő helvet foglal el, mindazonáltal áll az is, hogy aránylag mérsékelt tehetségek, összekötve még testi gyöngeségekkel és hiányokkal is, sok jó szolgálatot tehettek és tettek az egyháznak, a keresztyén munkálkodás különböző helyein. Rámutathatunk itt arra, hogy Pál, Péter, Jakab és

János apostolok, úgy látszik, nagy mértékben felülmúlták az apostoli társaság többi tagjait, de azért mindegyik jól be tudta a maga hivatását tölteni, mert az Úr mindnyájuknak tudott dolgot adni.

A belső hivatásra nézve, hogy tudniillik rendelkezik-e azzal a lelkész, úgy nyugtathatja meg legjobban lelkiösmeretét, ha megjegyzi magának a következőket.

- Belső hivatása van a lelkésznek, ha szívének egyetlen vágya a lelkészi állás nagy czéljaira van irányítva, a mely czél nem más, mint Istennek az emberek idvezítésében való fényes dicsősége. Belső hivatása van a lelkésznek, ha lelkiösmeretes szorgalommal igyekszik magát a nagy munkára képesíteni. Még az egyház rendkívülibb, tüneményes alakjainál is azt látjuk, hogy felhasználták a közönséges eszközöket, például a haldokló, öreg Pál könyvei és írásai után küldött.
- 3 Belső hivatása van a lelkésznek, ha rendelkezik az ő munkájának megfelelő képességgel; ha van bizalma önmagához, hogy elbírja a magára vállalt munkát, tudván különben azt is, hogy az Ur senkit sem hív föl olyan munkára, a melyre neki képességet nem adott.

Ezek a tekintetek főként azokra vonatkoznak, a kik még nem határozták el végleg magokat a lelkészi hivatásra; de azokra nézve, kik már tényleg rajta vannak, természetesen más tekinteteknek is jelentkezniök kell az említetteken kívül. Ilyen mindenekelőtt az, hogy látszik-é a munka után valamelyes eredmény, hogy kíséri-é a munkát Istennek áldó kegyelme? Sokat nem kell, és nem is szükséges várni. Hiszen eszünkbe juthat az a történet, hogy míg Péter apostol egyetlen prédikácziójával háromezer embert térített meg, a megváltó Úr három esztendei nagy működésével mindössze vagy ötszáz lelket tudott maga köré csoportosítani. Kisebb volna már az Úr munkájának értéke, mint a minő az ő tanítványáé volt?! De valami

eredményt, valami határozott, valami erkölcsi eredményt mindenesetre várhat a lelkész, mint a melytől függ az ő megelégedésének mértéke is. Vegye tekintetbe szívének állapotát, ha vajjon egybehangzólag ver-é az lelkészi állásának nagy czéljával? A szívnek a munka utáni vágya tehát az első. s a már hívatalban levő lelkész csak akkor beszélhet belső hivatásról, ha jól ver itt szívének ütere.

# 5. §. A lelkészi hívatal és a lelkipásztorkodás szükséges volta.

Egyáltalában nem fölösleges kifejtenünk azt a kérdést, hogy van-é szükség a lelkészi hívatalra, ha tudjuk azt, hogy vannak egyes felekezetek, a minők a quäkerek és a plymouthi testvérek felekezete, kik azt tartják, hogy a lelkészi állásra egyáltalában semmi szükség nincsen, úgy hogy szerintők a gyülekezetnek bármely tagja is képesítve van, sőt köteles mindama teendők végzésére, a melyeket egyéb keresztyén felekezetnél az arra elhívott, előkészített és törvényesen felhatalmazott lelkészek testülete végez.

Hogy a lelkészi állásra szükség van, azt mi a következők alapján tartjuk indokoltnak. Minden rendesen szervezett társadalomban azt tapasztaljuk, hogy minél inkább bonyolulttá válik a társadalmi közélet, s minél inkább átmegy az emberek lelkébe és tudatába a munkafelosztás nagy elve, annál inkább törekesznek arra, hogy minden sajátlagos munkát arra elkészített emberek végezzenek. Már pedig a lelkészkedés elsősorban is olyan külön munka, a maga bonyolult és nagyon sok ismeretet föltételező ágazataival, hogy arra kellőleg nem képzett egyéneket alkalmazni egyjelentésű volna a keresztyénség nagy hitelének tönkretevésével.

Ma már a vallás tudományosan műveltetvén, a theo-

logiában maga is tudománynyá lett, s a magán és társadalmi élettel a legkülönbözőbb rokonságba lépvén, számtalan oly részletek, és minden lelki, testi erőt ígénybe vevő munkák nyernek benne helyet, a melyeket kielégítőleg és a magok teljességében csakis olyan ember gyakorolhat, a ki más foglalkozások kizárásával csakis erre szenteli életét.

Arról sem szabad megfeledkeznünk, hogy a lelkész munkájában van egy olyan határ, a melynél mindenki, vagy legalább a nagy többség megáll, ha csak határozott kötelesség nem hajtja őt, hogy lépjen át azon a határon. Emberek vagyunk mindannyian, s gyarlóságunkban csak annyit szeretünk magunkra venni, a mennyi reánk nézve kényelmes, s nagyon sokan vannak, a kik azt hiszik, hogy már ezzel is nagyon sokat tettek. Lélektanilag bebizonyított dolog, hogy ha valamely dolgot egyetlen embernek kell elvégeznie, ez a maga egész lelkiösmeretével lát a dologhoz, míg ha például négyen vállalkoznak arra, mindenik a maga lelkiösmeretének csak negvedrészével lát annak végezéséhez. Ez alapon aztán bizonyos, hogy a lelkészi hívatal munkáját is csak felületesen, rendetlenül és szakadozottan végeznék az emberek, ha nem volna az külön erre meghívott emberek állandó figyelmének tárgya. Az Isten országa előhaladásáért való buzgalom és az egyetemes papságban való hit kétségkívül épen olyan nagy volt akkor, mint a mai napon, mikor Antiochiában a Szentlélek így szólott az általa már elhívott próféták és tanítók gyülekezetéhez: "Válaszszátok el nekem Barabást és Saulust a munkára, a melyre én öket elhívtam" (Csel. 13. 2.).

Ha az elmondottak szerint szükség van a lelkészi hívatalra, ez a hívatal, a mennyiben a reá váró összes kötelességeket teljesíteni akarja s a maga egészében akar kidomborodni előttünk, tovább menve egy lépéssel: egyáltalában nem képzelhető el lelkipásztori munkálkodása nélkül.

A lelkigondozás először is nem egyéb, mint az evangyéliom hirdetése, a mi pedig az egyházi szolgálatnak lényeges alkotó része. Mikor Krisztus Urunk azt mondotta: "Elmenvén, tanítsatok minden népeket", ö ekkor isteni Lelke mélyében nemcsak a misszionáriusi, nemcsak a homilétai s a katekhetai, hanem egyszersmind a lelkipásztori ígehirdetésre is gondolt, mely a nyilvános istentiszteleten kivül fordul a gyülekezet tagjaihoz. Hogy ez a munka az Úr értelme szerint való, és az apostolok is így értették, tanítja ezt mindenekelőtt magának Krisztusnak példája, a ki mikor a gyülekezetek előtt tanítói hívatalában működött, a mellett vagy felkereste az egyeseket is, (a samaritánus nőt, a Bethesda tó melletti beteget, a bethániai családot, Zakéust, Lázárnak családját), vagy azok keresték őt fel (mint Nikodémus, és a gazdag ifjú). Ide járulnak még Jézusnak azok a mondásai, melyeket az egyetlen lélek értékéről, az egy bűnös megtérése folytán az égben levő örömről mondott, továbbá ide sorozandó az elveszett juh és drakhma fölötti példázatai. Hasonló szellemben működtek az apostolok is, s adtak útasításokat és tanításokat a gyülekezetek előljáróinak és véneinek. Ha továbbá valamennyi keresztyénnek kötelességévé teszi Krisztus vallása, hogy intsék egymást teljes szeretetben, illő volna-é az a lelkészi hívatal viselőjéhez, hogy csak ott tegyen valamit a gyülekezet építésére, a hol az teljes istenitiszteletre, vagy bizonyos szent cselekményekben való részvételre gyül egybe? Ha a lelkészi hívatalnak az a rendeltetése, hogy a keresztyénség ápolását a maga folytonosságában bíztosítsa, akkor annyival nagyobb szükség van a lelkigondozásra, mert megtörténhetik, és nagyon gyakran meg is történik, hogy a gyülekezet tagjai közt hiányzik a kölcsönös intésre és építésre való hajlam és képesség.

Ha a keresztyénségnek az egyesek közti egyházi ápolását veszszük tekintetbe, ennek kezdetében és folytatásá-

ban, ez oldalról is előtűnik a lelkigondozás szükségessége. A gyermekek keresztyéni neveltetése a házi nevelés és tanítás területére esik, a mikor a hívatalos ápolás csak közvetve, a szülékre való hatás által léphet előtérbe; majd következik az iskolai tanítás ideje, a mely alatt a gyermekek a tanító kezében levén, reájok a lelkész ismét csak közvetve hathat, s csak a konfirmácziói oktatással kezdődik a közvetlen hívatali hatás, de a konfirmáczió után a gyülekezet ifjú tagjai, a keresztyén életben való továbbképeztetésökre nézve főként csak a gyülekezeti életre s a közös istenitiszteletre szorítkozhatnak. Ámde nem kell fejtegetnünk, hogy az egész gyülekezetnek tartott prédikáczió csak a közös szükségeket veszi tekintetbe, holott mily igen nagyon különböző a gyülekezeti tagok életiránya; mily fontos a szokásoknak, viszonyoknak, életmódoknak, környezetnek befolyása az egyháztagok keresztyéni fejlődésére; mily kevesen hajlandók, vagy képesek saját szükségeik szerint használni fel azt, a mit a közös épülés nyujt! Ha hozzá veszszük ezekhez, hogy senkinek a keresztyénsége nincs fogyatkozás nélkül, hanem igenis mindenkinek szüksége van az oltalmazásra, a fejlesztésre; főként ha azokra gondolunk, a kikre nem lehet hatni nyilvános beszédek és cselekmények útján, nevezetesen az elesett öregekre, betegekre, foglyokra, kik szintén a gyülekezethez tartoznak, de a nyilvános istenitiszteletben részt nem vehetnek; a templomkerülökre, kik nem is akarnak benne részt venni, és sok másokra, kik azt beszélik, hogy az istenitiszteletre nincs semmi szükségök, vagy azok nem elégítik ki őket: mindezekből nyilvánvalónak látszik előttünk a lelkipásztorkodás föltétlenül szükséges volta.

Némelyek *nélkülözhetőnek* nyilvánitják azt, abból az okból, mert a gyülekezet minden tagjának úgy is kötelessége a kölcsönös építés. Erre azonban igen könnyen azt felelhetjük, hogy a mennyiben a lelkész is tagja a gyüle-

kezetnek, ő is tartozik ennek a kötelességnek megfelelni, s mint theologiailag képzett embertől, ki a keresztyénség lelkét a maga teljességében megismerhette, tőle várják az az ilyen munkát elsősorban. De meg nem lehet azt a véletlennek hagyni fenn, hogy vajjon a gyülekezet tagjai betöltik-é a kölcsönös építés szükségét, vagy hogy mindannyian képesek-é azt betölteni? Mivel azonban megdönthetetlen tény, hogy nem mindenkinek van ahhoz tehetsége és akarata, épen azért áll fenn a lelkészi hívatal, hogy e munkát végezze, szakadatlanul gyakorolja és azt helyes irányban vezesse. Ha a lelkigondozást mellőzhetőnek nyilvánítjuk, éppen olyan joggal tehetjük azt a többi lelkészi teendőkkel szemben is.

Azt is mondják, hogy a lelkigondozás illetlen dolog. mert nem egyeztethető össze az evangyéliom által parancsolt lelkiösmereti szabadsággal, s az egyesnek a Krisztushoz való állásával. Azt mondják, hogy e nagy elvek ellen vét a lelkész, ha mint lelkipásztor a gyülekezeti tagok lelkiösmereti bírójául tolja föl magát, s a keresztyénségben való magoktartását vizsgálódása és irányítása tárgyává teszi. De hiszen, ha nem sérti az a keresztyén szabadságot, hogy mi odaállunk a gyülekezet elé és sokszor feddvén és dorgálván, felhívjuk Isten akaratának maga -- megalázásával való teljesítésére; ha megragadjuk hallgatóink lelkét, s buzgó imádságunk szárnyain magunkkal viszszük a mennyei Atva trónja elé: miért sértené a hívek lelki szabadságát a lelkipásztori gondozás is, mely szintén a lelket akarja megragadni, s mely a gyülekezeti tagok életének, állapotának és szükségeinek szemmeltartása által a lelkész más egyházszolgálati tevékenységének akar bíztos alapot szerezni?

A lelki gondozás *lehetőségét* is kétségbe akarják vonni azzal, hogy hiányzik az arra megkívántató idő, valamint az egyeseknek az az alapos ismerése, melyet mégis előre fől kell tennünk, ha a személyes szükségeknek megfelelően

akarjuk gondozni a lelket. Jól tudjuk, hogy a lelkésznek nagyon sok hívatali teendője van, s főként nagyobb gyülekezetekben rendkivül igénybe van ő véve; számításba veszszük azt is, hogy az egyháztagok nagy részénél alig van ma már meg az a hajlandóság, hogy türje, vagy még inkább szívesen fogadja a lelkipásztornak az ő életébe, annak rendjébe vagy rendetlenségébe oly módon való beavatkozását, a milyet kivált a családok és egyének lelkigondozása igényel; látjuk, hogy korunk rohanó árama sok lelket inkább elsodorni készül a vallástól, egyháztól, s ezek barátaitól, képviselőitől, mintsemhogy közelebb hozná azokat ezekhez: és mégis épen ezekre a nehéz körülményekre tekintettel sürgetjük mi a lelkigondozást, s nem tartjuk kizártnak annak a lehetőségét, mert azt hiszszük, hogy egy lelkiösmeretes lelkész végre is találhat gyülekezete tagjainak lelki gondozására annyi időt, hogy nem keveset tehet ezen a téren, lassan előhaladó munkájában megismerkedvén gyülekezetének lehetőleg minden tagjával.

Ha pedig végül azt mondják, hogy a lelkipásztorkodás veszedelmessé lehet a lelkész személyére és hivatására nézve, mert megtörténhetik, hogy a gyülekezet kötelességszerű szemmeltartása leselkedéssé s a besúgás pártolásává válik; hogy így a lelkipásztor a legalsó osztályú emberekkel jövén érintkezésbe, azok szokásait elsajátítja, vagy pedig, azok fölötti fensőségét érezvén, szerénytelenné, s elbizakodottá lesz: olyan képek ezek, a melyekkel komolyan foglalkozni nem is akarunk. Bizonyos dolog, hogy ügyetlen kezekben veszedelmessé válhatik a lelkipásztori gondozás, — de hiszen a mit mi ennek nevezünk, az a maga vonásaiban sohasem torzulhat át arra a képre, melyet a fentebbiekben rajzoltunk meg. A lelkipásztorkodás, helves irányban gyakorolva, sokkal inkább kitűnő iskola a keresztyénségre nézve, s egészen alkalmas arra, hogy a lelkészi hívatal más teendőinek vezetésében való képességet is emelje, valamint hogy a személynek és hívatalnak becsülést, tiszteletet, bizalmat és mélyreható üdvös hatást bíztosítson. A szorgalmas és hű lelkipásztorok, kik okosan körültekintve és szeretettel folytatják hívatalukat, gyülekezeteiknek a legbecsültebb és legszeretettebb lelkibarátai és tanácsadói, kik magoknak az evangyéliom nyilvános hirdetésére nemcsak fogékony szíveket készítenek, s ez által magok s munkájok számára sikeres hatást bíztosítanak, hanem azokból a tapasztalatokból és megfigyelésekből, melyeket mint lelkipásztorok tesznek, hitszónoki hívatásuk czéljaira is megmérhetetlen nyereséget húznak. Áldás emberei ők, nemcsak az élő nemzedék számára, hanem működésükkel jótékonyan hatnak a következő nemzedék életére is.

Mindezekhez járul pedig az, a mit a lelkigondozás szükséges voltára nézve az evangyéliomi tanítás és példák alapján mondhatunk. Fentebb is rámutattunk már Krisztus és az ő tanítványai példaadására, s most tetőzzük be az eddig elmondottakat a következőkkel.

1. János 2. 2. szerint "Krisztus a mi büneinkért engesztelő áldozat, nemcsak a mi bűneinkért pedig, hanem az egész világnak bűneiért is". "Jussunk mindnyájan a hitnek és az Isten Fia ismeretének egységére, míglen leszünk teljes férfiakká a megöröködött Krisztus állapotjának mértéke szerint" (Eféz. 4. 13.). "Krisztust prédikáljuk, intvén minden embereket, és minden embert tanítván minden bölcseséggel, hogy minden embert tegyünk tökéletessé a Krisztus Jézusban" (Kol. 1.28). E szerint mindenkit Isten lakóhelyévé kell építeni lélekben, s a mi katekhétai működésünknek s az általa czélzott új élet ültetésének semmi reális igazság, semminemű elv nem feküdnék alapjául; a gyülekezet kebelében az idvesség, egyházi beszéd által való hirdetésének semmi végczélja nem volna, ha mindäzok nem végződnének lelki gondozásban. Ezen, a mint a franczia Vinet nevezi: "Office pastoral par excellence",

- szükségessége tehát nem vitatható a nélkül, hogy általában a lelkészi hívatal szükségességét is kérdésbe ne tegyük. Hogy azonban visszatérjünk bibliai érveinkhez, már az ó-szövetség evangyélistája, t. i. Ésaiás (40.11.) nem úgy tekinti a népek pásztorát, mint a ki csak általában nyájat legeltet, hanem mint a ki a bárányokat egybegyüjti az ő karjával és ölében hordozza, az ellőket gyengén hordozza. Azután eljő a mi lelkeink vezére, a mi Főpásztorunk, kegyelemmel és igazsággal teljesen. "Én vagyok ama jó pásztor, — mondja ö — és esmérem az én juhaimat és esmértetem én is azoktól" (János 10.14.). "Ö neveken nevezi az ö juhait" (János. 10.3.), s azok ismerik az ő szavát; kilenczvenkilencz juhot a pusztában hagy, és az elveszettet addig keresi, míg csak feltalálja. Isten országát hirdeti ugyan az összegyülekezett néptömegeknek is, de legmegragadóbb, legéletteljesebb, leggyöngédebb szavait mégis az általa fölkeresett, vagy őt fölkereső egyesekhez s övéinek legszűkebb köréhez intézi. Aligha bocsátott el meggyógyultan valamely nyomorultat, mielőtt saját életének egy szikráját annak lelkébe át nem vetette. És "miképen elbocsátott engemet az Atya, akképen én is elbocsátlak titeket" (János. 20. 21.), - mondá tanítványainak, s Pál apostol ünnepélyesen mondja magáról, hogy ő tanított nyilvánosan és házakban. A Timótheushoz és Titushoz írt levelekben fekszenek a lelkipásztorkodás első csirái, azokban az útasításokban, a melyeket ez az apostol az egyeseknek kor, nem, állás és hivatás szerint való gondozására nézve ad. A józan tudomány azért sohasem tévedt oda, hogy tagadja a lelkészi hívatal lelkipásztorkodásra való jogosultságát és kötelezettségét, ha mindjárt nem hangsúlyozta is azt kellőleg. A lelkipásztorkodás szükséges voltát tehát, mint mellőzhetetlen kötelességet, mint érinthetetlen életelvet kell nekünk hangsúlyoznunk.

#### 6. §. A lelkipásztorkodástan irodalma.

Nagy és széles, értékesnél-értékesebb művekben gazdag a lelkipásztorkodás irodalma, a melyre, általános tájékozódás czéljából, vessünk mi is egy futó tekintetet, szólván először általában a külföldi protestáns világ idetartozó termékeiről, majd a szerző nevének és műve czímének felsorolásával megemlítve azok közül a kiválóbbakat, végül ismertessük meg a magyar protestáns egyház körében megjelent idevágó munkákat.

Ha a német, az angol, a holland és a franczia nyelvű protestáns lelkipásztorkodástani műveket veszszük vizsgálat alá és tanulmányozzuk, azt fogjuk, általában véve, tapasztalni, hogy a német szerzők inkább gyakorlati irányúak, s inkább az egyéni lelkigondozás kérdéseivel szeretnek és szoktak behatólag foglalkozni, s nem fordítanak oly nagy gondot az egész gyülekezet és annak családjai lelkigondozásának kérdéseire, s még kevésbbé tárgyalnak olyan nagy, inkább elméleti, elvi, a gyakorlat alapját képező és adó kérdéseket, a minőket mi manapság már egy lelkipásztorkodástani munkától elvárunk. Nálok a gyakorlati oldal jóformán teljesen elnyeli, háttérbe szorítja az elméleti oldalt, úgy, hogy a lelkipásztor életéről, a gyakorlati sikeres működés e mellőzhetetlen alapföltételéről is csak keveset, a semmihez nagyon közel álló keveset tudnak igen sok esetben mondani.

Érdekes tünemény, hogy míg az angolt nevezzük — és méltán nevezzük így — *praktikus* népnek, a körében megjelent lelkipásztorkodási művek, alig valami kivétellel, olyannyira elméleti irányúak, hogy ezek meg az egyéni lelkigondozás kérdéseivel nem foglalkoznak, hanem a nagy elméleti, elvi kérdések kidomborítására s a lelkipásztori magán, családi és társadalmi élet lényegének feltüntetésére, ragyogó színekkel kifestésére fordítanak olyan

nagy gondot, helyeznek olyan nagy súlyt, a hogy azt sehol másutt nem látjuk. De talán épen abban a felfogásban nyilatkozik meg itten a praktikus angol szellem, hogy egyszer adva lévén az élet, csinálja az meg és végezze a munkát a személyes készség és képesség, az adott viszonyok szerint, mindenki a maga körében úgy, a hogy azt a legjobban tudja, és a mint azt a fennforgó szükségek parancsolják. Az angol szellem nem szereti tehát magát a maga munkájában elébe írt, nyűgöző bilincsek közé szoríttatni.

A franczia nyelvű lelkipásztorkodástani mű, a melyet ismerünk, a *Vínet*-é, e nép szellemének frisseségével, üdeségével fejtegeti a lelkipásztorkodástan kérdéseit, felölelvén annak lehetőleg minden olyan oldalát, mozzanatát, mely szerintünk is fejtegetendő egy ilyen munkában.

A német írók vagy teljes, az egész tudományszakot felölelő gyakorlati theologiai műveket írnak, tehát homilétikát, liturgikát, katekhetikát, theologia pastoralist, mikor ez utóbbi csak mint a teljes gyakorlati theologiának egyik alkotó része szerepel, vagy önálló lelkipásztorkodástanban fejtegetik e tudomány kérdéseit, abban a szellemben, a hogy azt fentebb mondottuk el; az angol írók, "Lelkipásztori theologia" czím alatt egybefoglalják a lelkész hitszónoki és lelkipásztori kiképzésére adni szándékolt tanaikat, alig-alig szólván valamit a liturgikát illető tanokról, s teljesen mellőzvén a katekhetikai útasításokat, -de a mit a lelkipásztorkodástanból adnak, azt a legmélyebbreható fejtegetésekben teszik. A franczia Vinet munkája áll legközelebb ahhoz az eszményhez, a melyet mi egy lelkipásztorkodástanról alkotunk magunknak, mert ö vesz be művébe homilétikai elemeket is, de a lelkészről, mint hitszónokról, mindig csak a lelkipásztorkodás szempontja alatt beszél ebben a művében.

A holland *van Oostersee*, kinek idevágó művét szintén ismeriük, a teljes gyakorlati theologia egyik része

gyanánt tárgyalja, szépen ugyan, de igen röviden a lelkipásztorkodástan kérdéseit.

A mi végre a magyar nyelvű lelkipásztorkodástanokat illeti, ezek jó részben idegen minták után, kevés önállósággal készültek, de mindenesetre van közöttük két olyan mű is, mely irodalmunknak teljes tiszteletére válik.

Lássuk már a különböző nyelvű, kiválóbb lelkipásztorkodástani munkákat.

#### 1. Német munkák:

Löhe. Der evangelische Geistlicher. 1866.

Vilmar. Lehrbuch der Pastoraltheologie. 1872.

Palmer. Evangelische Pastoraltheologie. 1860.

Schweitzer. Pastoraltheorie. 1874.

A két utóbb emlitett mű foglalja el a német nyelvű, önálló telkipásztorkodástani munkák között a főhelyet.

Claus Harms, Nitzsch, Otto, Ebrard pedig a teljes gyakorlati theologiát felölelő műveik külön részében fejtegetik a lelkipásztorkodástan kérdéseit.

- 2. *Franczia* nyelven írt ilyen munkát *Vínet*, lausannei theologiai tanár "Théologie pastorale" czím alatt.
- 3. *Holland* nyelven *Van Oostersee* utrechti theologiai tanár foglalkozik teljes "Gyakorlati theologia" czímű művében ezen tudománynyal.

#### 4. Angol művek:

Baxter. The Reformed Pastor. 1656.

Blaikie. For the Work of the Ministry 1873.

Shedd. Homilities and Pastoral Theology. 1874.

Fairbairn. Pastoraltheology. 1878.

#### 5. Magyar művek:

Marosvásárhelyi Gombási István. A papi szent hívatal gyakorlásáról való trakta. Francziából fordítva. Kolozsvár. 1784.

Németi Sámuel. Hív lelkipásztor. Pozsony. 1788. Tóth Ferencz. Lelkipásztori gondviselés. Györ. 1806. Zsarnay Lajos. Paptan. Sárospatak. 1847. és 1857. Símkó Vilmos. Gyakorlati hittan. Pozsony. 1848. Garda József. Lelkipásztori gondviseléstan. Kolozsvár. 1867.

Ímé, teljes negyven esztendeje már, hogy magyar protestáns egyházunkban az utólsó lelkipásztorkodástani munka megjelent, sőt csodálatosképen, az újabb időkben a külföldi protestáns egyházi írók sem buzgólkodtak eléggé e szép és hálás munkatéren.

A felsorolt magyar művek közül a Gombásié, Simkóé és a Zsarnayé a teljes gyakorlati theologia egyik része gyanánt tárgyalják több-kevesebb erővel a lelkipásztorkodástant, az első szemléleti útasításokat is adván, hogy mint imádkozzék a lelkipásztor a betegekkel, rabokkal és halálra ítéltekkel; a Németi német eredeti után fordított munkája meg alig, vagy nem is nevezhető lelkipásztorkodástannak. mert az egész, elég nagy munka, csak betegek és haldoklók mellett mondandó imádságokból és vígasztaló beszédekből áll, - úgy, hogy csak Tóth Ferencz és Garda József művei jöhetnek itt különösebb tekintetbe. A kettő közül ismét Garda, mindig a magyar viszonyokra alkalmazva, a franczia Vinet után írta, különben teljesen érdemes művét, és így csak a Dunántúl nagynevű volt theologiai tanára s később püspöke, Tóth Ferencz művéről mondhatjuk, hogy teljesen és egyedül a kezünk alatti tudományszak kérdéseivel foglalkozván, magyar kálvinista észszel és szívvel, gyakorlati szellemben úgy fejtegeti azokat, hogy e műnek, mely száz és egy esztendővel ez előtt jelent meg, még ma is nemcsak irodalomtörténeti, hanem határozottan tudományos értéke is van. — E munka két szakaszra oszlik. Az első szakasz a prédikátorságra menendőknek az ő hívatalukba leendő beállásuk

előtt való kötelességeikről: I. a prédikátori hívatal czéljáról s az arra való kedvről; II. a prédikátorban megkívántató minéműségekről s tudományokról; III. a prédikátori hívatalba való beállás módjáról — vocatio, censura, ordinatio — beszél; a második szakasz pedig nyolcz részben a már hívatalban lévő egyházi szolgáknak kötelességeikről s az azok körül való gondviseletről, az ekklézsiába való beálláskor figyelemmel tartandó közönséges régulákról; a katedrai és liturgiai foglalkozásról; tanulásról; az egyházi szolga magán és közönséges életéről; a lelkek közönséges és különös gondviseléséről (cura animorum generalis et specialis); az egyházi fenyítékről és annak gyakorlásáról; s végül az egyházi szolgák fizetéséről s gazdaságos állapotáról tárgyal. Valóban igen gazdag tartalom a 214 lapra terjedő jó könyvben.

De legyen elég ennyi az általunk úgynevezett elméletből, melynek fölvett tárgyai, úgy hiszszük, mind hozzá tartoztak a lelkipásztorkodás tudományához s annak alapját vetették meg. Most már ezek után áttérhetünk szorosan vett tárgyunkra, hogy beszéljünk a lelkipásztori hívatal munkaköréről, a melyet megelőzőleg még a lelkész életéről kell részletesebben tárgyalnunk. A következők már, két nagyobb szakaszban, tárgyunk gyakorlati részét fogják alkotni.

## GYAKORLATI RÉSZ.

ELSŐ SZAKASZ.

### A lelkész élete.

#### 7. §. A lelkész életéről általában.

Egyáltalában nem szokatlan dolog, hogy az evangyéliom szolgájának hivatásáról épen csak úgy beszélnek egyesek, mint egy világi pályán levő embernek, pl. egy ügyvédnek, vagy orvosnak hivatásáról. Mi úgy véljük, hogy ha a lelkészség csak épen olyan mértékben volna hivatás, mint a hogy azt a világi pályák embereinél veszszük, akkor a fentebb tárgyaltak után nem volna más hátra, mint előadni a különféle munkákat, müködési módokat, melyek által a lelkész nagy czéljai elérhetők. De van egy könnyen felismerhető különbség a lelkészi és a világi hivatás között, az tudniillik, hogy az első nem tekinthető úgy, mint valamely foglalkozás magában véve, melynél tehát az egyén érzülete és jelleme teljesen figyelmen kivül hagyható. A lelkészi hivatás ugyanis természeténél fogva nem egyéb, mint különösebb megtestesülése és kinvilatkoztatása azoknak a nézeteknek és elveknek, érzelmeknek és kötelezettségeknek, a melyeken nyugszik Krisztus egyháza, a melyek együtt Krisztus egyháza birtokai gyanant tekinthetök. Valamint a keresztyénség, melynek az egyház tagjait át kell hatnia és meg kell különböztetnie, elsősorban élet, úgy a keresztvén lelkészség is, melyben a keresztyénségnek ki kell jegeczesednie, elsőben úgy tekintendő, mint *élet*, és csak másodsorban jő az, mint *munka* tekintetbe. Elsőben tehát a lelkületet és a magaviseletet, tehát a belső és külső életet kell előtüntelni, s csak aztán beszélhetünk a lelkészi szolgálatokról.

A kettőnek pedig, t. i. az életnek és a munkának nemcsak együtt kell lenniök, hanem egymással az említett viszonyban is kell állaniok. Az életnek meg kell a munkát előznie. s általában mindig és mindenütt kiváló súlylyal kell annak bírnia. A szentírás nagyon gyakran és nagyon erősen hívja föl e pontra figyelmünket. Így a hegyi beszédben, mikor Krisztus Urunk azokról beszél, kik az ő országában lelki vezérek lesznek, így szól: "Valaki a törvényt cselekszi, és úgy tanít, a mennyeknek országában nagy lészen" (Máté 5. 19.), vagyis maga az Úr a törvény cselekvését helyezi első sorba azoknál, kik az ő országában, mint tanítók működnek. Hogy milyen súlyt helvez az újtestamentom a lelkész életére és magaviseletére, ez leginkább Pál apostolnak Timótheushoz és Titushoz írt leveleiből, tehát a pásztori levelekből látható. A lelki tanítóknak e levelek szerint az a kötelességök, hogy vigyázóak és példaszerűek legyenek minden tekintetben, mikor az egyházakat plántálják és építik. "Gondot viselj magadról és a tudományról, maradj meg ezekben; mert ha ezeket mívelénded, mind te magad megtartod, mind azokat, a kik téged hallgatándanak" (1. Tim. 4. 16.) — írja Pál apostol Timótheushoz; Titusnak pedig ezt mondja: "Mindenestől fogva te magadat például adjad a jócselekedetekben" (Tit. 2. 7.), ez lévén a te lelkészi működésednek bíztos alapja, s minden sikernek elmellőzhetetlen eleme. De Pál apostol még tovább is megy ennél, mert mikor 1. Timótheus 3-ban és Titus 2-ben felsorolja azokat a kellékeket, a melyek azokban szükségesek, kik a különböző gyülekezetekben a presbyter, vagy a püspök hivatását töltik be: azon 13, vagy 14 sajátság közül, melyeket fölemlít, a tanítási képességre határozottan csak egy vonatkozik, a mi azt teszi, hogy a jellem a leglényegesebb dolog, s ha az rendben van, a többi is jórészben magától rendben lesz. És hogy Pál apostol előtt mennyire fontos dolog volt a jó példaadás, kitetszik ez az ő egész élettartásából, különösen pedig azokból a beszédeiből, melyeket az efézusi vénekhez s a thessalónikai gyülekezetekhez intézett (Csel. 20. és 1. Thess. 2.), melyekben ő a saját szennytelen, önmegtagadó és kegyes életére, mint szíve őszinteségének világos bizonyságára, s Isten követe gyanánt való küldetése bíztos pecsétjére mutat rá.

De az evangyéliom tanítása mellett számtalan más szempont is áll előttünk, melyek a lelkész érzületének, jellemének és magaviseletének fontosságát bizonyítják.

Mindenekelött ez biztositja legjobban a lelkész tanitásának sikerét, mert ez maga az evangyéliom, élő és megtestesült formában, mely mélyebb benyomást tesz a lelkekre a lelkész ajkairól hallott legszebb szavaknál is. Mivel a lelkész a gyülekezetnek hívatalos képviselője, mindenki azt várja tőle, hogy ő határozottan keresztyén legyen. Még protestáns országokban is ezeren és ezeren vannak olyanok, kik ritkán gondolnak arra, hogy keresztyéni tökéletesedésükben a lelkésznél magasabb eszmény után tekintsenek. Igaz a lelkészről, legalább sokszor igaz, egy franczia nagy hitszónoknak (Massillon) ez a mondása: "a legtöbb ember evangyéliomát az általa hallgatott papnak élete alkotja", — a mely gondolatot egy angol író (Philip Henry) még szerencsésebben így fejez ki: "életünknek a tudatlanok könyvének kell lennie", — és ez a lelkészre nézve nem is kivihetetlen; könnyebb ez neki, mint bárkinek másnak, mert reá inkább hatnak olyan benyomások és befolyások, melyek őt a tisztának és jónak művelésére bátorítják és ösztönzik, mint a hogy

ez az egyház más tagjaival történhetik, kik mindennapi foglalkozásaikban sokkal kevésbbé érintkezhetnek a lelki élet dolgaival, s az erkölcsi élet követelményeiről sokkal kevesebbet elmélkedhetnek. A kinek az az élethivatása, hogy mások javításán dolgozzék, azt maga a következetesség kényszeríti, hogy maga törekedjék különösen jóvá lenni. Kikerülhetetlen dolog azért, hogy az emberek a lelkészben általában az evangyéliom szellemének és követelményeinek legtisztább képviselőjét keressék, s ha ő e várakozást kellő mértékben betölti, ez a vallás érdekeit hathatósan előmozdítja, ellenkezőleg pedig lényeges károkat okozhat.

A lelkipásztor példás életmódjában és magaviseletében a keresztvéni életnek nemcsak természete, hanem kivihetősége is előtünvén, ez is ok gyanánt szolgál arra, hogy a lelkész életét oly igen fontos dolognak tartsuk. Ez által bizonyos mértékben útját vágja ő annak a mentségnek, melyet oly nagy készséggel hoznak föl a világ fiai, ha az evangyéliom lelki kívánalmairól hallanak, hogy azok csak a tanuló-szoba jámbor speculatiói, melyek a mindennapi élet jelenségei és elfoglaltságai között józan gondolkozással aligha kereshetők. Szükséges tehát, hogy a lelkész a maga életében akarja és tudja is feltüntetni ama kívánalmak kivihetőségét. Hadd legyen ő, ki evangyéliomi engedelmességet tanít, megtestesülése annak a szellemnek és magaviseletnek, melyet az evangyéliom parancsol. És bárha sokan hajlandók is arra a gondolatra, hogy a mi lehetséges a lelkésznek, az nagyon magas kívánalom az egyszerű hívektől, mindazáltal a látható példa mély benyomást tesz az emberek elméjére a keresztyéni élet kivihető volta felől. Elsőrendű szükség tehát, hogy a lelkész ne csak prédikálja a tiszta keresztvéni életet, hanem abban jó példával is menjen elő.

Még az olyan működési körökben is, melyek kevésbbé

vannak összeköttetésben nagy lelki és erkölcsi czélokkal, de a melvekben ezeknek méltatása és védelmezése bizonyos mértékben bennfoglaltatik, — a jó iránti benső érdeklődést és annak gyakorlati kimutatását mindig úgy tekintették, mint a teljes sikerhez lényegesen szükséges kelléket. Ha Quintiliánus gondolatokban gazdag, okos lapjaira fordítunk, akárhány olyan mondást találunk nála, mely mind arról tanúskodik, hogy milyen nagy súlyt helyez ö a világi szónoknál is a személyes érdem szükséges voltára. Nevezetes meghatározását adja ő a szónoknak, mikor ezt mondja: "Oratorem esse virum bonum, dicendi peritum", a melyszerint tehát a szónok először is legyen jó, tehát jellemileg kifogásolhatatlan ember, s csak azután legyen ügyes a beszélés mesterségében, baradbazt mondja továbbá: "Nem csak azt állítom, hogy annak, a ki szónok akar lenni, jó embernek is kell lennie, hanem azt is, hogy nem is lesz szónokká, ha csak nem jó ember" — s részletesen előadja itt ezen állítása melletti érveit, sürgetvén, hogy a ki igazságért küzd, kövesse az a becsületesség útját, s védi Demosthenest és Cicerót némely erkölcsiségök ellen emelt vádak ellenében.

Ha így áll a dolog azokkal, kik világi pályán működnek, mennyivel inkább így van ez azokkal, kik a nép lelki vezetői és reformátorai gyanánt munkálkodnak. Az igazság ügyében való törekvéseiknek mily bizonyosan bukniok kell, ha saját lelkök és magaviseletők szemmel láthatólag a mérték alatt marad. A lelkésznek nemcsak tényleg birtokában legyen az a jóság, melyet másokkal is elfogadtatni törekszik, de annak még a látszata is oly élénken tükröződjék vissza az ő magaviseletén, hogy az ellenkezőre nézve minden gyanú fölött tudjon állani. A mely arányban áll távol valaki az evangyéliom szellemének ezen élő kipéldázásától, abban az arányban lesz az az ember kevésbbé képes az evangyéliom igazságainak hat-

hatós prédikálására; és ha nála egyszerű fogyatkozás helvett látható ellentét forog fenn, az eredménynek végül nagyon kártékonynak kell lennie. "Ez az útja, — mondja Baxter, — hogy azt gondoltatjuk az emberekkel, hogy Istennek ígéje csak haszontalan mese, s ez által tüntetjük elő a prédikálást a fecsegéssel egyenértékű dolognak. A ki úgy gondolkozik, mint a hogy beszél, az bizonyára úgy is tesz, mint a hogy beszél. Egy büszke, durva, yagy nagyúri szó, egy haszontalan vetélkedés, egy fősvény tett sok prédikácziónak torkát metszheti, s mindannak gyümölcsét elfonnyaszthatja, a mit csak tettél". Méltán róvja meg azért Baxter azokat a lelkészeket, kik erősen tanulnak, hogy helyesen prédikálhassanak, de keveset, vagy semmit sem tanulmányoznak a végre, hogy helyesen élhessenek; kik a hét nagy részét annak tanulmányozásával töltik el, hogy miképen beszéljenek egy-két órán keresztül, s talán egy órát sem töltenek el annak tanulmányozásával, hogy miként éljenek az egész héten keresztűl. Egy kiváló tehetségű hitszónok ilyen magaviseletét méltó megrovásban részesítette egy nyers angol farmer ezen metsző megjegyzésében: "Uram, ön ragyogó csillárt gyujt vasárnapokon, de aztán kioltja azt egész hétre".

Mindezen nagyfontosságú tekintetek mellett vannak még más, mondhatni magasabb tekintetek is, melyek szintén azt követelik, hogy az evangyélom szolgái az evangyéliom igazságainak és elveinek látható megtestesülései legyenek; mert ha magok nem állanak az igazság hatalma alatt, még kevésbbé köthetik azt mások lelkiismeretére; nem tehetik azt úgy, mint Krisztus ügyének érdeke kívánja, és bármilyen tehetséget, vagy tanulmányt öntenek is szolgálatukba, mindig lesznek ő nálok és ő bennök olyan hiányzó elemek, melyeket semminemű tehetség, vagy tanulmány ki nem pótolhat. És csakis az adott föltétel mellett várhatják a Szentléleknek munkájokra való bőséges kitöltetését,

mert a Szentlélek működésének rendes törvénye szerint szoros összeköttetés van valakinek személyes minősége, s az áldás azon mértéke között, mely az Isten szolgálatában tett fáradozásai jutalmául adatik. Senki, a ki idegen a hittel s azzal a keresztyéni élettel szemben, melynek a hit az élő elve, senki sem szolgálhat méltó joggal az istenség dolgaiban, de még kevésbbé számíthat munkájában az isteni elfogadás és hathatós közreműködés pecsétjére; s világos az is, hogy ha a lelkész jelleme, lelki világa hasonlít valamely száraz, vagy sivatag vidékhez, a körülötte lévő pusztaságot sem frissíti föl az ő működése a kegyelem harmatcseppjeivel. Másoldalról mind az ész, mind a tapasztalat igazolnak minket abban a mi várakozásunkban, hogy a kiket a Szentlélek legkülönösebben a maga saját gyermekei gyanánt ismer el az evangyéliom szolgálatában, kiknek fáradozásait az áldás leggazdagabb aratásaival koronázza, ezek rendesen olyan emberek, kik a kegyelemnek igazi részeseivé lettek, s így személyesen sokat tudnak és éreznek annak életadó működése felől.

Legyen elég ennyi általában a lelkipásztor életéről. Különösen a tárgyra térve, három szempontból fogjuk tárgyalni a lelkész életét, úgymint: szólunk I. az ő egyéni, benső életéről, II. családi életéről, III. társadalmi életéről.

## I. A lelkész egyéni, benső élete.

## 8. §. Magány és visszavonulás.

Hogy a lelkész magához és hivatásához illő életet élhessen, s hogy hívatali teendőit híven folytathassa, bíztosítson ő magának bizonyos időtartamú *magányt* és *vísz-szavonulást*. Tudjon egyedül lenni, s bizonyos mértékig szeressen is egyedül lenni. Szükséges az a lélekre nézve, hogy a külső világ dolgaitól egyszer-egyszer visszavonul-

jon, s oly gondolatokkal foglalkozhassék, melyek az ö lelki világának az örökkévaló világhoz való viszonyára vonatkoznak. Áll ez mindenkire, de különösen a lelkészre nézve, kinek nem csupán a maga számára kell foglalkoznia az örökkévaló világ dolgaival, hanem mások lelkeiben is képeznie és növelnie kell az ezek iránt való érdeklődést. A lélek élete nemcsak nem virágozhatik, de hosszasabban még csak nem is állhat fenn, ha néha vissza nem vonul a világ zajos jeleneteitől és munkáitól, hogy jobban fölismerhesse azokat a tényeket és érdekeket, a melyekből lelke íhlettségét és erejét merítheti. Nem azt teszi ez, hogy a lelkész kerülje a társaságot, vagy hogy valami erényt helyezzen és lásson az egyedüliségben, hanem azt, hogy neki szüksége van azokra az alkalmakra, a melyeket az egyedüliség nyujt ma, mikor az élet oly sok elemből van összetéve, s olv sok színt tár a szem elé, hogy az eredmény nem lehet más, mint bizonyos káprázatos zűrzavar, a mikor tehát a szemnek szüksége van arra, hogy megnyugodjék az egyedüliség csöndes és mindig egyenlő világában. A lelkésznek néha vissza kell vonulnia a világtól, hogy annál jobban felkészülve térhessen abba vissza, annak helyes irányban való befolyásolására. Sokat tanulhat a társadalomtól, s különösen a gyülekezete tagjaival való személyes érintkezésből. Egy könyvet talál ő itt, ha ugyan hozzá tud ahhoz jutni, melynek tanulmányozása öt nagyon közelről érdekli és a melvből sok értékes dolgot tanulhat saját maga, és hívatali működése javára. Különösen a gyülekezet egyszerübb tagjaival szemben követendő ez az eljárás, már csak azért is, hogy hozzá tudjon értelmökhöz és szíveikhez férni, mert helyesen mondotta valaki: "csak az gondolkozhatik úgy, mint a hogy ök gondolkoznak, a ki gyakran hallja, mint beszélik ki gondolataikat"; -teljesen lehetetlen a lelkészre nézve hallgatói értelméhez és szíve szükségeihez képest prédikálni, ha bizalmukat

nem bírja. Azonban az ilyen érintkezés csak pótolhatja, de egyáltalában nem teheti mellözhetővé azokat az előnyöket, melyek a lehetőleg rendszeres visszavonulásból erednek. A tanulószoba legyen a lelkész kedvencz tartózkodási helye, az legyen az ő legsajátlagosabb otthona, mert az abban végzett foglalkozások mozdítják legegyenesebben elő az ő saját művelődését, s táplálják azt a forrást, honnan másoknak üdítő világosság ered, vagy életnek vizei csörgedeznek. A tulságosan mély és hosszú egyedüliségnek azonban megvannak a maga veszélyei, a honnan azt nem is ajánljuk, miután ellentetben is volna a Teremtő akaratával, a ki kinyilvánítá, hogy nem jó az embernek egyedül lenni, de ellentétben volna Jézus Krisztus értelmével is, ki nem azért könyörgött Atyjához, hogy vegyen el bennünket a világból, hanem hogy szabadítson meg minket a gonosztól.

Mindenesetre ott áll előttünk e tekintetben a Megváltó Úr, ki mielőtt nyilvános tanítását megkezdte volna, huzamos időn keresztül teljes félrevonultságban készült arra, s működése legzajosabb jelenetei között is mily sóváran keresett ő egy-egy magános órát, hogy lelkét szent elmélkedéssel s a menynyel való folytonos érintkezéssel frissíthesse föl! E szerint még Jézus sem vetette meg a lelki működésnek e külső eszközét, s ha erre szüksége volt neki, mennyivel inkább hasznos lehet az reánk nézve! "Azt tanultam Szent Ágostontól, — mondá a franczia Bossuet — hogy a komoly lélek egyedüliséget szerez magának."

Jól tudjuk, hogy nehéz dolog ez a lelkészre nézve, mikor öt, főként nagyobb egyházközségekben, sokféle hívatali teendői annyira elfoglalják, s mikor öt hívatalos ügyekben való látogatásokkal is annyiszor zaklatják egyházközségének tagjai. Igaz, hogy ez igen sok lelkésznél nagy nehézségnek mutatkozik, de végre is a legtöbb esetben

magokban a lelkészekben van a hiba, hogy nincs elhatározott szándékuk egy ilyen, lehetőleg magányban töltendő idő bíztosítására, s nem rendezik úgy be viszonyaikat, hogy ezt elérhessék. Természetesen nem akarunk egy, ilven irányban kidolgozott rendszerhez való rideg és hajthatatlan ragaszkodást ajánlani, a mely még nyugodtabb munkakörben sem volna megtartható a nélkül, hogy gyakori sérelemre ne adna okot, s a melylyel az illető sok olyan alkalmat elszalasztana lelkipásztori munkája teljesítésében, a mikor pedig eredménynyel működhetett volna. Kivételeket azért szívesen kell tenni, de az volna a bizony alig-alig elérhető eszmény, hogy tudjon magának a lelkipásztor ilyen egyedüliséget teremteni, a mikor életrendje szerint visszavonulhat tanulószobájába. talán néha panaszkodnának is reá, hogy ritkán látják öt magok között, elnémul, vagy legalább csöndesebb lesz a panasz, ha tudják, hogy azzal van elfoglalva, a mi hivatásának megfelel, s őt fontos kötelességei teljesítésére jobban képesíti.

Nem azt akarjuk mi ezzel mondani, hogy a lelkipásztor tartson úgynevezett hívatalos órákat, a minőket az állami, vagy közigazgatási tisztviselők, vagy egyes intézetek hívatalnokai tartanak, hiszen ez teljesen ellenkeznék az ő állásának hívei közötti, lelkiatyai tisztének minden belső követelményével, s méltó viszszatetszést is támaszthatna ő ellene; de azt mindenesetre sürgetjük, hogy ha máskor nem teheti, s tudjuk, hogy nagyobb gyülekezetek lelkipásztorai igen gyakran nem tehetik, legalább a kora reggeli órákban, vagy estvénként szerezzenek ők bizonyos, egyedül saját magoknak szánt, a közélet elől kivont órákat, a mikor a magukba mélyedést, a komoly elmélkedést a külvilág még föl nem ébredt zaja, vagy már elcsöndesülése is elősegíti.

A napi élet foglalkozásai között tehát kivétel legyen,

de lehetőleg rendes kivétel a magány keresése; orvosság legyen az azon sebek ellen, melyeket az élettel való küzdelemben kapunk, a mely sebeket a magányban, kell feldolgoznunk, — de mindenesetre csak orvosság legyen ez a magány, s ne folyton irányító életszabály, hiszen az orvossággal rendszeresen nem táplálkozhatik az ember.

Ha azt kérdezik már, hogy mire használja föl a lelkész ezt az általunk ajánlott magányt, erre azt feleljük, hogy *imádkozásra*, s tanulmányozásban álló munkálkodásra.

### 9. §. Imádkozás.

Luther Márton azt mondotta: "Bene orasse est bene studuisse", — vagyis neki az volt az elve, hogy a ki jól imádkozott, az már jól is tanulmányozott. Szükséges az a lelkészre nézve, hogy folyton ismerje el Isten jelenlétét, s tanulja meg, mily keveset ér ő a legszorgalmasabb előkészülettel és tényleges szorgalmával is lelkészi működése nagy czéljaira nézve, a Szentlélek különös segedelme nélkül. Legyen a lelkész tanulószobája imaház, melyben ő nemcsak a mult és jelen legjobb szellemeivel érintkezik az írott lap által, hanem a lelki élet Urával is, ennek kegyelme és szeretete kinvilatkoztatásaiban. Az imádkozás nemcsak kötelesség és előjog, nemcsak előkészület a lelkészi működésre, hanem ennek egyik munkája is, melynek végezhetése czéljából Jézus Krisztusnak első lelkészei föl is oldatták magukat másodrendű kötelességeik teljesítése alól. Azt olvassuk ugyanis az újtestamentomban, hogy az apostolok diakonusokat választottak, hogy ők magok a szegények ápolása végett ne legyenek kénytelenek elhanyagolni Istennek beszédét, s így szólnak magukról: "Mi pedig foglalatosak leszünk a könyörgésben és az íge hirdetésének szolgálatában" (Csel. 6.1-4.).

## 10. §. Tanulmányozás.

Az imádság magában véve nem elegendő, szükséges mellé a tanulmányozás is. A kettőnek át kell hatnia egymást; bármelyiket is tulságba vinni oktalan és írásellenes dolog volna. Hogy a tanulmányozás szükséges, azt a gyakorlat is minduntalan igazolja: tanulmányozás nélkül elszegényül a gondolat; minden szükséges szellemi táplálékot nem meríthetünk magunkból; kölcsönzés nélkül nem teremthetünk, a mint ezt már a legtevékenyebb és legtermékenyebb elmék is észrevették.

Gondolatokat meríthetünk a tényekből, a könyvekből, vagy a társas érintkezésből, melyek mind nagyon megérdemlik a szorgalmas tanulmányozást. Tanulmányoznunk kell tehát, hogy saját gondolatainkat más emberek gondolatai által felköltsük és gazdagítsuk. A kik nem tanulnak, érezni fogják, hogy tehetségük fokonként elhalványul, s idő előtt hasznavehetetlenné válik. A lelkész ugyan, mint például hitszónok folytonos tanulmányozás nélkül is írhat egyházi beszédeket, és pedig talán jó egyházi beszédeket, de ezek, és pedig az idő haladtával mindinkább és inkább, mind hasonlítani fognak egymáshoz. Az olyan hitszónok ellenben, ki elméjét tanulmányozás által folyton erősíti és táplálja, mindig érdekes és hatásos fog lenni. Az, a kit egy eszme, gondolat és szándék vezérel, minden könyvben, s így azokban is, a melyek az ő hivatási körének gondolataival nincsenek egyenes összeköttetésben, fog olyat találni, a mit saját czéljaira okosan felhasználhat.

Az apostolok ajánlották a tudományt: "a ti hitetek mellé ragaszszatok jóságos cselekedetet, a jó cselekedet mellé pedig tudományt, a tudomány mellé pedig mértékletességet" (2. Péter. 1. 5-6.), s az apostol sem mondja meg itt, hogy milyen tudományt ajánl. E szentírási helynek ellene szok-

ták vetni Pál apostol eme szavait: "az értelem felfuval-kodott, a szeretet pedig épít" (1. Kor. 8. 1.), de ez az ellenvetés nem állhat meg, mert hiszen itt Pál apostol arról a kikerülhetetlen veszélyről beszél, mely minden tudással velejár, ha csak a keresztyén alázatosság nem ellensúlyozza azt. Ha azt mondják, hogy az apostolok nem olyan tudományra gondoltak, mint a milyenné az most kifejlődött, erre azt feleljük, hogy a mai tudomány, igenis, nem tünhetett még elő az ő gondolatvilágukban, de azért, nem ismerve és előre nem látva, mégis csak megvoltak már annak a csirái. Ha ma többet tudunk, mint az apostoli korban tudtak, azért a mi tudományunk nem több, mint az apostoloké volt; mert a mi tudományunk nem egyéb, mint felelet azokra a kérdésekre. melyek az apostolok kora óta megtöbbszöröződtek.

A mi már a tanulmány tárgyát illeti, ezek között az első helyet a lelkészre nézve, minden kétséget kizárólag, a biblia tanulmányozása foglalja el. Szüksége van nekie erre, úgy is mint hitszónoknak, hogy egyházi beszédeibe minél több építő erőt önthessen, úgy is mint lelkipásztornak, s úgy is mint általában keresztyén embernek. És pedig ne csak azért olvassa és tanulmányozza a bibliát a lelkész, hogy egyházi beszédeihez, lelkipásztori beszélgetéseihez alkalmas szövegeket, idézeteket találjon abban, hanem azért is, hogy a maga lelke részére, hivatási munkájának minél jobban elvégezhetése czéljából erőt, erélyt és íhletést nyerhessen abból.

Tanulmányozhatja már a hitszónok a bibliának nyelveit, történelmét, magyarázatát; tanulmányozhatja a *theologiai tudományoknak* bármely ágát, a melyhez különösebb kedvet és hivatást érez; — attól semmiesetre se féljen, hogy egyoldalúvá lesz tanulmányozása által, mert hisz e közben oly sok mellékkérdéssel, ismerettel fog találkozni, hogy az egyoldalúság veszélyét bízton kikerülheti. Avagy,

ha ahhoz van hajlamä és kedve, bátran átléphet a bölcseletí. a társadalmi, vagy az orvosí tudományok területére is; hiszen, a mi az utóbbiakat illeti, már az iskolában kellett neki egészségtani kérdésekkel foglalkoznia, s mindezek a tudományok is a legszorosabb összeköttetésbe hozhatók az egyházi és a vallástudomány kérdéseivel, az általa képviselt ügy érdekeivel. Az ilyen tanulmányozásnak igen közvetlen, nagy fontossága van, a mennyiben minden emberi feilődés vagy előmozdítja, vagy akadályozza a vallást, és semmi dolog sem közönyös, hanem vagy használ. vagy árt az. Ha valakinek, a lelkésznek kell azt tudni, hogy mi van a társadalomnak hasznára, s mi árt a társadalomban az ö gyülekezetének. A legtudományosabb tanok, a legelvontabb rendszerek is lassanként mind beszivárognak a nép közé, és szégyen volna a lelkészre nézve, ha kora ilyen mozgalmairól tudomással nem bírna.

Természetes dolog, hogy a hívatalt és a hatást nem szabad a puszta tudásnak feláldozni. A XVII. század végén s a XVIII-nak elején volt Francziaországnak egy hírneves és tudós püspöke, Huet Péter Dániel; e püspököt többször felkereste egy egyszerű paraszt ember, de sohasem tudott eléje bejutni, mert a szolga mindig azt mondta nékie, hogy az ő ura most tanul. Egyszer aztán a szegény ember ezekre a szavakra fakadt: "Én úgy látnám jónak, hogy a király egy olyan püspököt is adhatna már nékünk, a ki már tanult, s nem most kellene azt tennie". Egyszóval a lelkész tanulmányai ne legyenek elszakítva az ö gyakorlati életétől, hanem inkább mindenben ennek szolgáljanak. Ne úgy tanuljon ő, mint puszta tudós, sem nem mint egyszerű műkedvelő, hänem mint lelkipásztor, tekintettel a maga gyülekezetére, de természetesen tekintettel arra az egyházra is, melynek az ő gyülekezete csak egy tagja.

## 11. §. Idővel való gazdálkodás.

Hogy teljessé tegyük azt, a mit a lelkész egyéni, benső életéről mondottunk, adjuk ahhoz hozzá azt is, hogy neki egy élettervet kell készítenie, bizonyos szabályokat kell fölállítania, s nem engednie magát ellenállás nélkül vitetni a tűnő órák szárnyain s a körülmények apálya és dagálya szerint. Már a régi latin írók is hirdettek ilyen tanokat, mikor például ezeket mondották: "Quovis die, quavis hora, fac quod bonum, sine mora", — vagy: "Nulla dies sine linea", — avagy ez: "Ars longa, vita brevis". Kétségtelen dolog, hogy egy ember sem kevésbbé ura saját óráinak, mint ő, de az is bizonyos, hogy mind saját lelke, mind lelkészi állása nyerni fog, ha életmódját oly rendszeressé teszi, a mint az rá nézve egyáltalában lehetséges. Más szempont alatt különben érintettük már e kérdésnek egyik oldalát.

Az idővel való gazdálkodás oly titok, melyet senkinek oly jól nem kellene ismerni, mint a lelkésznek, mert senki sem tartozik annyira becsülni az időt, az örökkévalóságnak e részét, mint ő. Sok időt elvesztegethetünk a nélkül, hogy megfelelő arányban kinyugodnók magunkat. Időt és nyugalmat nyerhetünk, ha semmi fölöslegest nem teszünk, ha fölösleges teendökkel nem terheljük magunkat, s ha különböző foglalatosságainkat okosan osztjuk be. Időt és nyugalmat találhatunk, ha tudjuk, hogy mint mentsük meg időnket az alkalmatlankodástól, a tolakodó kíméletlenségtől, a mi világi szempontból tekintve, bizonyára nehéz dolog, de aránylag könnyű lesz, ha mint vallásos, vagy akár hívatalos kötelsséget tekintjük azt. Egy öreg amerikai lelkész beszéli, hogy lelkészkedése kezdetén egyszer meglátogatta Londonban Wilks Máté lelkészt. Wilks igen szivélyesen fogadta. Néhány percz multával, miután kölcsönösen kicserélték eszméiket a legfontosabb tárgyak felől, fennakadt a társalgás. Wilks azonban csakhamar megtörte a csendet, így szólván: "Van még önnek valami mondanivalója?" "Nincs, semmi különös érdekű nincs!" "Akar még tölem valamit kérdezni?" "Semmit sem!" "Azon esetben jobb reánk nézve, ha elválunk, mert nekem az én Uramnak dolgait kell végeznem! Jó reggelt, Uram!" "Úgy vettem ezt, — mondá a lelkész, — mint tanítást arra nézve, hogy milyen helytelen dolog bárkinek is óráit vesztegetni, és hogy mily határozottsággal ki lehet az ilyen veszélyeket kerülni".

Az idővel való gazdálkodásról beszélvén, nem ajánlhatjuk eléggé a lelkésznek a korai fölkelést; a kora reggeli órákban még semmi sem előzi meg és semmi sem zavarja lelkünk gondolatait, kedélyünk világát, míg a nap folytában a külső és belső vonatkozások egész zavarja az elmét. Szokása volt a korai fölkelés a királvi prófétának, Dávidnak is ki, egyik énekében így szól: "Minden dolgaim előtt készítem magamat te hozzád" (Zsolt. 5. 4.), másutt pedig így énekel: "Hajnal előtt kiáltottam te hozzád" (Zsoltár 119. 147.). Kinek kell már ezt a példát követnie inkább, mint a lelkésznek?! Kis időközök nagygyá lesznek, sokat tesznek ki, ha rendesen és okosan használjuk fel azokat. Hogy az emberi életből olv sok kárba megy, az nem azért van, mert egyszerre sok vész el belőle, hanem mert az időt sokan teljesen rendszertelenül vesztegetik el. Egy iró, --- ismeretes történet ez, --- élete folyamán egy terjedelmes művet írt, pusztán azon naponkénti öt vagy tíz percznyi idő felhasználása által, a meddig rendszeresen várnia kellett volna az asztalhoz ülésig, miután már egyszer meghívták ahhoz.

#### II. A lelkész családi élete.

## 12. §. Házasság. Nőtlenség.

Az újtestamentom a lelkész családi, házas életére is ád felvilágosító útmutatásokat. "Szükség a püspöknek feddhetetlennek lenni, egyfeleségű férfiúnak . . . ki az ő házában jól tudjon előljárni, ki az ő magzatit engedelemben tartóztassa minden tisztességgel egybe; mert a ki az ő tulajdon házában nem tud előljárni, mimódon bírhatja az Isten Anyaszentegyházát? Azonképen ezeknek feleségeiknek tisztességeseknek kell lenni, nem patvarkodóknak, józanoknak, híveknek mindenekben" (1. Tim. 3. 2.4.5.11.). Titushoz pedig a következőket írja Pál apostol: "Ezokáért hagytalak téged Krétában, hogy a mi hátra vagyon, helyére állassad, és rendelj városonként Seniorokat, miképen én te néked elődbe rendeltem. Ha valaki feddhetetlen, egyfeleségű férfiá, kinek istenfélő magzatai vannak, és nem hajlandók a bujálkodásra, vagy a kik nem engedetlenek . . ." (Tit. 1.5—6).

E szenírati helyeken úgy áll előttünk a lelkész, mint házas ember és mint családapa, a mi azonban nem foglalja szükségképen magában, hogy tehát a házasság föltétlen kötelessége volna a lelkésznek. Ha azt olvassuk, hogy a lelkész minden dologban például tartozik állani a hívek előtt (1. Tim. 4.12.; Titus. 2.7.), — erre azt felelhetjük, hogy a jó példaadás végett nem okvetlenül szükséges neki házas embernek is lennie, hiszen Urunk Jézus is példánykép előttünk minden dolgainkban, jóllehet ő az emberiség legegyetemesebb viszonyai között élt, s maga Pál apostol, az idézett szavak írója, szintén nem volt nős ember.

Pál apostol, ki védelmezte mindenkinek a házasuláshoz való jogát, épen úgy becsülte a *nötlenséget* is, s úgy ajánlotta azt, mint jó dolgot a veszélynek amaz idejében,

melyben akkor az egyház volt (1. Kor. 7.26.27.) — s egyszersmind, mint jó alkalmat is arra, hogy az ember az ő egész életét teljesebben Istennek szentelhesse. Pál apostol ezekben az ő tételeiben csak ismétli magának a Jézus Krisztusnak a házasságról (Máté. 19.10.12.), mondott gondolatait. Semmiesetre sem mond ő önmagának ellen, ha a lelki tökéletesedésre nézve ilyen tanácsokat ad, melyeknek egyetemes érvényesítése azonban a társadalom létezésével mindenesetre összeegyeztethetetlen volna.

Ha a lelkészt benső ösztöne a nőtlenség felé vonja, ne féljen, hogy e miatt kevésbbé lehet Krisztus egyházának hasznára, mert a nősülés által nyert előnyei nem nagyobbak, sőt talán kisebbek, mint a tiszta, önfeláldozó nőtlenség előnyei. Lehetnek idők és körülmények, melyekben egy nőtlen lelkész olyan szolgálatot tehet egyházának, a minőket egy nős ember, családja legszentebb érdekeinek veszélyeztetése nélkül, olyan jól egyáltalában nem tehet meg.

De a lelkész nőtlensége csak úgy jó, ha neki ahhoz, lelkészi általános hivatásával együtt positív és különös hivatása is van. Ha nem a nagyobb tisztaság és hivatási buzgalom utáni vágy viszi őt arra; ha rendetlen szokások rabjává lészen azzal, a melyek nem egyeznek meg hívatala komolyságával, s a melyek őt otthonát kerülő, hosszú és gyakori látogatásokra, pletyka-szokások elsajátítására vezetik; ha erkölcsi tisztasága nötlensége miatt minduntalan gyanúban forog; ha tehát nötlenségét nem úgy nézi ő maga, s nem úgy nézik mások, mint általa az Isten országáért hozott áldozatot: akkor a nős állapot jobb a nötlennél, mert az tökéletesen bizonyos, hogy ha a lelkész nem nyer nőtlensége által, akkor veszít általa. Bizonyos az is, hogy úgy véve az embereket, a mint vannak, egy nős lelkész, coeteris paribus, több hasznot hajt a Krisztus egyházának, mint a nőtlen, mert a lelkész egy okosan

kötött házasságban szép családi élete által magasztos példát mutathat gyülekezetének és a világnak, és ha a lelkész neje olyan, mint a milyennek lennie kell, hasznos munkatársat talál benne fönséges feladata végezésére. A német Harms nagyon is messze megy, nem abban, hogy a házasságot szabálylyá s a nőtlenséget kivétellé teszi, mert ebben vele körülbelől egyetértünk, hanem abban, hogy a házasságot a lelkészre nézve absolut szükséggé és kötelelezettséggé teszi, úgy hogy szerinte a lelkész nem is lelkész, ha nőtlen.

## 13. §. A lelkész felesége.

Nem beszélhetünk úgy a lelkész családi életéről, hogy meg ne érintsük azt a kérdést is: milyennek kell lenni a lelkész feleségének? E kérdés oly fontos, hogy mi a lelkész nötlenségét sokkal jobbnak tartjuk házasságánál, ha ez máskülönben okos és boldog is, de abban nem okos és boldogtalan, hogy a nő a férfiúhoz és nem a lelkészhez ment nőül, vagy ha a lelkész nősülésénél inkább saját magára, mint hívatalára tekintett.

A lelkész első nagy munkája a jó példaadásban áll, és Pál apostol a feleséget társul tekinti ezen nagy lelkészi munkában, mikor azt kívánja, hogy a nők, a lelkészek feleségei legyenek "tisztességesek, nem patvarkodók, józanok, hívek mindenekben" (1. Tim. 3.11.), — és ez olyan fontos dolog, hogy például a mi magyar ref. egyházunkban a régi Geleji—Katona István-féle 84-ik kánon a lelkészt határozottan felelőssé teszi neje magaviseletéért. De erkölcsileg mindenütt felelős azért a lelkész, és e felelősség igen komoly, mert a lelkészi állás ennek tekintetbe vétele nélkül rendkivül szenvedhet, — hiszen ki ne tudná, hogy a nő vétkei és szeszélyei (rossz hírnév, fösvénység, pletyka, hanyagság, fényűzés) mennyit árthatnak a lelkész tekin-

télyének! És megfordítva, mikor a hithagyó Julián császár látta, hogy ez evangyéliom sikerének egyik titka követői és különösen lelkészei erkölcseinek tisztaságában rejlik, s azt óhajtotta, hogy a pogányság minden tekintetben vetélkedhessék a keresztyenséggel, úgy rendelkezett, hogy a pogány papok feleségeiket, gyermekeiket és cselédeiket épen olyan tiszta erkölcsökben gyakorolják, mint a keresztyén lelkészek.

Avagy nem fontos-é a feleségnek jó megválasztása már csak a gyermekek nevelése szempontjából is, mely, főként a lelkészi családokban legnagyobb részben az anyától függ? A lelkész az ő nagy családja, vagyis az ő nagy gyülekezete nevelése mellett, ugyanabban az időben a legjobb akarat mellett sem fordíthat olyan gondot saját gyermekei nevelésére, a minőt arra sok más ember fordíthat. Szükséges tehát, hogy e tekintetben is teljes bizalmat helyezhessen élettársába. De meg hogy is lehetne az ő családja egy olyan anya befolyása alatt, ki maga nem jó keresztyén, igazi keresztyén életet folytató család?! Nagyon káros a lelkész tekintélyére, ha neje nem úgy tünik elő, mint az ő első proselytája és hozzátehetjük: segítőtársa.

Igenis, a lelkész feleségének osztoznia kell az ő férje hivatásában, meggyőződéseiben és érzelmeiben, s minél buzgóbban teljesíti a férj az ő lelkészi szolgálatait, annál inkább fogja sebezni szívét és kedvetleníteni őt, ha felesége távol áll az ő lelkületében azoktól a gondolatoktól, a melyek őt, a férjet foglalkoztatják.

Ne feledjük el azokat a szolgálatokat sem, a melyeket az ő férjének a gyülekezeti szegények és betegek közt tehet. A gyülekezeti nöknek ő a legjobb és legelső megbízottja lehet, kinek tanácsaira azok bizonyos esetekben jobban hallgatnak, mint a lelkészéire. Mint a gyülekezet első diakonissája, férjének ő fontos adatokat szolgáltathat a gyülekezet tagjainak külső és belső életére nézve.

Emlékezzünk itt meg Aquiláról és Priscilláról, a munkás osztályhoz tartozó ama házaspárról, kik Pál apostollal együtt működtek Jézus Krisztus érdekében, és kiknek minden pogány egyház le volt kötelezve (Róm. 12. 3—4.), kik magok mellé vették Apollóst, Jánosnak ékesszóló tanítványát, és nyilvábban megtaníták őt Istennek útára (Csel. 18. 2. 3. 26.), és kiknek neveit Pál apostol mindig együtt említi (1. Kor 16. 9., 2. Tim. 4. 19.).

Úgy van: a lelkész mellett az ő hívatalos teendői végezésében igen fontos helyet foglal el az ő felesége. Az Evangélikus Szövetség berlini nagygyűlésén (1857) egy német lelkész a lelkész és neje közötti helyes viszony megállapítására a következő szavakat használta: "ne úgy tekintsük a lelkészt, mint A-t, feleségét pedig ne úgy, mint B-t, hanem amaz legyen A1, emez pedig A2", — a mivel azt akarta mondani, hogy a nőnek helye és befolyása, ha az helyes alapon nyugszik, olyan közel áll a lelkészéhez, hogy a kettő ugyanazon színvonalon levőnek tekintendő, de a nőé mégis nagyságára és értékére nézve második legyen a férjé után.

Külső anyagi érdekre, egyedül erre ne tekintsen a feleségválasztás alkalmával a lelkész, de mindenesetre olyan nőt válaszszon, ki háza becsületét fenn tudja tartani, ki műveltsége által is valóban megérdemli a szép "tiszteletes aszszony" czímet. Ezt a gyűlekezet is megkívánja a lelkész feleségében; a nem méltő nővel kötött házasság sehol jobban meg nem boszúlja magát, mint épen a lelkészi álláson. Gazdag nőt ne keressen, de valakit, kihez kölcsönös vonzalom köti, el nem venni azért, mert az gazdag, újra oktalanság volna. Igen érdekesen, s erősen gyakorlati érzékkel fejtegeti a kérdést *Tóth Ferencz* "Lelkipásztori gondviselés" czímű könyve 57-ik lapján: "Csupa pénzért okos ember nem házasodik, de nem is akar koldúst venni, mìnekokáért a jó erkölcs mellett, melyek a

Vénus minden Grátiáinál kellemetesebbek, arra is nézzen, hogy a leánynak légyen valamije. Mert a mely Prédikátornak hatszáz forintra reá megy a fizetése, annak a fejében 10,000 forint kapitális fekszik, melynek interessét minden esztendőben húzza; és így megkívánhatja, hogy a leánynak is legyen valamije. A hol pedig csekélyebb a fizetés, éppen abból az okból is kell a vagyonra is nézni (de soha se a vagyonra pusztán), mert a fizetés kevés. Utóljára úgy halhat meg a Prédikátor nagyobb csendességgel, ha tudhatja, hogy az ő özvegye és gyermekei nem szorulnak az ő halála után egyszerre a mások könyörületességére. A ki pedig a feleségválasztásban csak azt nézi, hogy annak sok pénze legyen, az tudja meg, hogy a sok pénzü asszonynak magát eladta és nem a boldog életet, hanem az asszonyi uralkodást, szegénységének gyakori emlegetését, módizást, köznépnek fel se vevését, s ezekből származó nyughatatlanságokat vitte be a maga házában".

A mi a nősülés idejét illeti, talán nagyon sokan vannak olyanok, kik egyszerre jutnak feleséghez és gyülekezethez. Nem volna-e vajjon jobb a két tényt nem kötni nagyon szorosan egymáshoz, mint a melyek nincsenek ugyan egymással ellentétben, de mégis különbözők egymástól? Végül pedig a többszörös nősűlésre jegyezzük meg Nazianzi Gergely eme mondását: "Primum matrimonium lex est, secundum permissio, tertium iniquitas, quartum vita porcina", — de arról sem szabad megfeledkeznünk, hogy például a korábbi házasságból, vagy házasságokból fennmaradt gyermekek neveltethetésének szüksége föltétlenül parancsolhatja a többszöri nősülést is. Valaki megnősült harmadszor is, s ezt a szójátékot csinálták róla: "megnősült először — propter opus — (szükségből); másodszor — propter opes — (gazdagságnyerés czéljából); s harmadszor -- propter opem --(segítségnyerés czéljából).

## 14. §. A család kormányzása.

"Szükség a püspöknek olyannak tenni..., ki az ö házában jól tudjon előljárni, ki az ö magzatit engedelemben tartóztassa minden tisztességgel egybe; mert a ki az ö tulajdon házában nem tud előljárni, mi módon bírhatja az Isten Anyaszentegyházát?" — mondja Pál apostol (1. Tim. 3.4.5.)

Egyáltalában nem volna természetes, és ritkán is lehet olyan esetre találni, hogy a lelkész buzgó jó munkás legven az ő gyülekezetében, családját pedig elhanyagolja. Hogyan lehessen egy személyben jó lelkipásztor és rossz atya, mikor a lelkipásztorkodás csak kiterjedtebb körü atyáskodás? Tudunk-é oly szeretetet képzelni, mely érdeklődik idegenek iránt, de nem törődik a saját házanépével? Megengedhető-é az, hogy rá olvashassa valaki a lelkészre Pál apostolnak eme szavait: "Ha valaki az övéiről s főképen az ő háza népéről gondot nem visel, az a hitet megtagadta és a hitetlennél alábbvaló" (1. Tim. 5. s.)? De be kell vallanunk, bármilyen különösnek látszik is, hogy a lelkész néha föltétlen buzgalmat tanúsít gyülekezete ügyeiben, és ugyanakkor saját családját nem gondozza megfelelőleg; látjuk, hogy neha hívatali teendőinek jobban átadja magát, mert a házon kívüli tevékenységet jobban szereti, mint otthon saját háza kormányzásának gondjait. Sok, rosszul nevelt gyermekre találunk lelkészi családokban, s e gyermekek atyjai távolról sem mindig rossz lelkipásztorok.

Komoly csalódásban vannak azok, kik azt vélik, hogy a gyülekezet előbbvaló a családnál. A lelkipásztorra, mint minden emberre nézve, a család legyen minden érdeklődés legelső tárgya, mert a mi nyereség a családnak, az nyereség a gyülekezetnek is, mely a lelkésztől példát nyer arra nézve, hogy milyen szellemben kell mindenkinek a

maga családját kormányoznia. De épen olyan mértékben veszít a gyülekezet, ha a lelkész saját házát elhanyagolja, még ha ez áldozatot gyülekezete érdekében hozza is; mert nem természetes dolog az, hogy igazi áldás nyugodjék egy lelkipásztor gondjain, aki a sajátjával nem gondolva: "rosszabb a hitetlennél", mert botrányt okoz azok között, kiket vezetnie kellene. Gondoljunk csak Éli fiainak esetére; azokra a bölcs és komoly intésekre, melyeket ő saját fiaihoz intézett, s a neki magának tett szemrehányásokra (1. Sám. 2. 23. 25. 29.), — mindezekből azt látjuk, hogy gyöngesége által okozta ő fiai kihágásait, s az Éliről való egész bibliai elbeszélésből azt veszszük észre, hogy ő nem volt a legmagasabb mértékben lelki ember.

## 15. §. A lelkész háztartása.

Ügyeljen a lelkész arra, természetesen a bölcs és helyes szabadság ártalma nélkül, hogy az ő háza berendezése, s családja külső életkörülményei rendeltessenek alá lelkészi állása érdekeinek. Rend és pontosság jellemezze háztartását, ha szegénységgel kell küzdenie; egyszerűség pedig abban az esetben, ha jobb anyagi körülmények között él, — a mivel természetesen nem azt mondjuk, hogy a rend hiányozhatik egy jobbmódú házban, vagy az egyszerűség egy szegényebben, s még kevésbbé azt, hogy a rend csak úgy magától, természetes eredménye volna a gazdagságnak, az egyszerűség pedig a szegénységnek.

Nagyon szomorú dolog az, ha egy szegény család levetkezvén a szegénységnek illő öltözetét: a rendet, a jobbmódúak utánzásában fényűzésre vágyakozik, holott a szegénységben előtűnő rend erős lelket, komoly jellemet, békés szívet árul el, melyek önkénytelenül is tiszteletre indítanak, s nagy mértékben bíztosítják a lelkész működésének sikerét.

Másoldalról meg az egyszerűségben álló ékítés illik egyedül a jobb módhoz, az az egyszerűség, melyet mindenütt szívesen látunk, de a lelkészi házakban meg is követelünk, — hiszen a lelkészi lakot a gyülekezet minden rendű és rangú tagjai fölkeresik, s ezek közül a szegényeket nagyon bánthatja az, ha lelkészük lakában fényűzést találnak; kevés bizodalommal mennek oda, vagy épen nem is mennek, mert a mit a gazdag, vagy akár csak jó körülmények között levő ember alig nevezne még kényelemnek, az a szegény emberre nézve már fényűzés és pompa. A jólét, a hol ez van, tünjék valamely oly komoly, szolíd alakban elő, mely ne mutasson semmi képzeletre, vagy érzékre hatót, csábítót, mert van olyan fényűzés, mely az érzékekre hat, és van olyan is, mely a lelket érinti, mert az látszik benne, hogy a külsőség a gondolat uralma alatt áll.

A sok vendégeskedés ártalmára van a lelkészlak jó hírnevének. A lelkész családjának lehetnek, sőt legyenek is barátai; láthatja, söt lássa is ezeket barátságosan magánál, de ne érintkezzék így az egész világgal. A lelkész személyes komolysága nem változtat sokat azon a kedvetlen érzésen. melyet felesége és gyermekei világias volta idézhet elő. Nem kolostori kegyesség ajánlgatásáról van itt szó, hanem arról, hogy a lelkész előjogainak egyike az, hogy ő a társadalom egyik osztályához sem tartozik különösebben, hanem összekötő kapocs ő az emberek között, és saját személvében jobban képviseli ő, mint bárki más, a társadalom eszményi egységét. Ne engedje tehát, hogy felesége és gyermekei megfoszszák őt ettől az előjogától az által, hogy nagyon is bensőleg társulnak a divatos világgal. A lelkészlak a békességnek s nem a zajnak és viszálkodásnak legyen lakhelye. A lelkész asztaltartása legyen egyszerű, hol semmi ne mutasson mértékletlenségre, mert a világ ösztönszerüleg keresi a lelkészben az olyan bünöket, melyek az ő hiyatásával éles ellentétben állanak. A cselédek megválasztására a lelkészlakon nagyobb gondot kell fordítani, mint bármely más házban. Nem csak olyan cselédeket fogadjon be házába a lelkész, a kik a munkára alkalmasok, hanem olyanokat, a kik jó hírben állanak, s a kik a ház szellemével nem állanak ellentétben. S a mi az ő saját maga által gyakorolt vendégszeretete illeti, melyről Pál apostol pásztori leveleiben kétszer is mondja, hogy illik az a püspökhöz (1. Tim. 3. 2.; Titus. 1. 8.), ma már a vendégszeretet alakja kétségen kivül nem ugyanaz, a mi az apostolok korában volt; mivel a vendégszeretet is csak olyan erény, mint a többi, s neki minden erényben jó példát kell adni: járjon ebben is elől, de ne inkább, mint a többi erényekben.

Külföldi protestáns országokban nemcsak a lelkészi lakokon, de más keresztyén családok körében is szokásban vannak a reggeli és esteli házi áhítatosságok, melyeket régebben a mi népünk is ismert. Hogy az ilyen otthonnemesítő buzgólkodás jó hatással van a gyülekezet keresztyéni életének fejlődésére, az kétségbe sem jöhet, s hogy a lelkész házának kell erre nézve jó példával előljárni, az ismét magától értendő dolog. Egy zsoltár-, vagy dícséretnek eléneklése, néhány bibliai vers elolvasása, egy szívből fakadó rövid fohász vagy imádság: hány és hány embernek jutna erre naponként ideje, s mily fölemelőleg hatna ez sok — az élet küzdelmei által földre nyomott szegény lélekre!

#### III. A lelkész társadalmi élete.

## 16. §. A lelkész társadalmi élete általában.

Fontos dolog a lelkészre nézve, hogy szigorúan ügyeljen magára társadalmi viszonyaiban. A hegyre épített város ő; a világ szemében szeniélyesítője ő a keresztyén

eszméknek, s az emberek többsége úgy ítél a keresztyénségről, mint a hogy ő képviseli azt. Hívatalos keresztvénnek, mintaembernek szeretik őt az emberek tekinteni, s nem gondolják, hogy kötelezve volnának akár többet tenni. akár jobbak lenni, mint a lelkész, s másoldalról azt kívánják, hogy legyen ő olyan tökéletes, mint a mit tanít: a keresztyén tudomány. Ugyanazon leczkéket akarják tanulni, akár látják, akár hallják őt, és mindenki nagyon jól tudja, hogy minek kell a keresztyénnek lennie, és ha mindenki azt a szabályt alkalmazná magára, melyet a lelkészre alkalmaz, példánykép és mintaember lehetne mindenki másokra nézve. Lélektanilag bebizonyított dolog, hogy az erkölcsiség legszigorúbb rendszerét állíthatnók össze, ha összegyűjtenék azokat az erkölcsi tökéletességeket, melyeket az emberek másoktól kívánnak meg, de a leglazább erkölcsi renszer birtokába jutnánk, ha csak azokat gyűjtenők össze, melyeket magoktól kívánnak meg. Nehéz dolog a lelkészre, mint keresztyénre nézve, hogy mindenkinek tessék, és ne feledje ő el soha ezt a szentírati mondást: "Jaj nektek, mikor minden emberek jót mondanak ti felőletek" (Lukács 6. 26.). De másoldalról keresnie kell működésének jóváhagyását: "Szükség neki jó bizonyságának lenni a kívülvalóktól" (1. Tim. 3.7.), és kétségkivül szükség neki jó bizonyságának lenni azoktól is, kik, mint az ő gyülekezetének tagjai, benn vannak az egyházban. S kétségen kivül való kötelessége, hogy: "igyekezzék Isten előtt kedves lenni" (2. Tim. 2. 15.), — a mit mind elérhet, ha hünek találtatik mindazokban, a melyek az ö hívatalának dolgai.

Nem soroljuk fel azokat az erkölcsi követelményeket, melyeknek, mint minden keresztyént, a lelkészt is jellemezniök kell, minök az egyszerűség, szerénység, türelmesség, nyugodtság, okosság, egyenesség, őszinteség és önzetlenség, csak egyet emelünk ki az erények hosszú lánczolatából, mint olyat, a mely, ha megvan ö nála, ez meglehetős bíztosítékul szolgál arra nézve, hogy az ö lelkületében minden többi erény is megtalálja a maga helyét, és ez a *komolyság*, a jólértett komolyság.

# 17. §. Komolyság.

Azt súlyt, azt a többé, vagy kevésbbé fontos súlyt, terhet értjük a komolyság alatt, a melylyel valami érdek, gondolat, vagy baj az elmére nehézkedik. A küléletben és szokásokban komolyság mindaz, a mi az ember magaviseletében arról tesz bizonyságot, hogy ő egy nagy gondolat, vagy nagy felelősség súlyát hordozza. A lelkész már oly nagy gondolat és érdek letéteményese, hogy állásának ez a komolyság igazán díszes és illő oldalát képezi. Természetes dolog, hogy a komolysággal semmi sem ellenkezik jobban, mint annak negélvezése. A tulságosan tanulmányozott komolyság nevetségessé lesz, mert az csak játszása a komoly ember szerepének. A ki oly czélból akar komoly lenni, mert az tiszteletet, parancsoló külsőt kölcsönöz, az sohasem lesz komoly. De még kevésbbé helyes az ellenkező irányba csapni át; pedig vannak egyházi férfiak, kik túlzott vágytól vezettetve, hogy komolyságukkal az embereket el ne rettentsék, frivolságuk által állásuk méltóságát teszik teljesen tönkre. A komolyság alatt nem értünk tehát mi rideg szigorúságot, a mely csak elidegenítené tölünk hallgatóink szívét, hanem olyan magaviseletet értünk az alatt, melyben komolyságunk evangyéliomi szeretettel és gyöngédséggel párosul. Ha nincs bennünk ilyen mérsékelt szigorúság, pásztori feddő szózatunk siket fülekre talál; túlszigorúságunkkal pedig inkább hívatalunk bitorlói leszünk, mint az emberek elméjének az igazság felé vezérlő apostolai. Nagy Gergely római pápa azt mondta egyik művében: "Miscenda est lenitas cum severitate, et faciendum

ex utraque quoddam temperamentum, ut nec multa asperitate exulcerentur subditi, nec nimia benignitate solvantur".

A lelkész komolysága általában véve jelentkezzék az ő társaságkeresésében, szórakozásaiban, foglalkozásaiban, öltözetében s hogy egy benső követelményt is említsünk, az ő theologiai álláspontja positiv keresztyénségében.

## a) A lelkész társasága.

A mi a lelkész társaságát illeti, ne csupán egyugyanazon osztályhoz tartozó emberekkel érintkezzék ő, de a legnagyobb gonddal örízkedjék attól, hogy mindenütt lássák. Legyen ő a társaság embere, de semmiesetre se legyen világfi, s vegyes társaságokban lehetőleg ritkán jelenjen meg, mert az olyan ember, ki mindig és mindenütt látható, nem képes kellő tiszteletet gerjeszteni. Vannak emberek, kiket a lelkipásztornak sohasem kell látnia, sem saját házában, sem másutt. Pál apostol azt tanácsolja Timótheusnak, hogy forduljon el mindazoktól az emberektól, kiknek élete gonoszság, s különösen azoktól, kik kegyességet mutatnak ugyan, de annak erejét tagadják, ("kik az isteni szolgálatnak képét mutatják, de annak erejét megtagadják, ezeket azért eltávoztasd" 2. Tim. 3.5.). Kétes hírű helyektől, társaságoktól forduljon vissza a lelkész. Jó szabályul szolgálhat rá nézve az, hogy ha olyas helyen egy világias ember találkozván vele, e szavakkal üdvözli öt: "nem is vártam, hogy itt láthassam", — ez eléggé bíztos jel arra nézve, hogy ö ott nem állásának megfelelő helyen van. Mondtuk fentebb, hogy az úgynevezett vegyes társaságokat kerülje, de tudjuk, hogy a legtöbb esetben nem lehet azokat teljesen kikerülnie. Szerencsés már az olyan lelkész, ki olyan helyen, hol világias, sőt laza erkölcsű emberek is lehetnek, nemcsak fenn tudja saját lelkét tartani, hogy a többiekével egyenlő fokra ne sülyedjen, de környezetére is olyan befolyást tud gyakorolni,

hogy annak gondolkodását és társalgását illő fokra emeli föl. Szépen mondja *Bengel* e kérdést illetőleg a következőket: "A lelkipásztor ne kerülje teljesen a világi emberek társaságát, de vigyázzon, hogy bűneikben részt ne vegyen. Ha a szabad társalgásban is ugyanazokról az igazságokról teszünk bizonyságot, a melyeket a szószékben ünnepélyesen tanítunk, ez az emberek lelkére nagyobb befolyást gyakorol, mint a minőt velünk sejtetni engednek. Az általunk elhintett mag közül sok elveszhet, de valami mégis megmarad. Ha havazik és a föld nedves, a havat, míg csak hull, úgy látszik, elnyeli a föld, de folytonosan esvén, végre is fehér takarót borít az a földre".

Ilyen tehetségre azonban nem könnyű szert tenni, s a lelkész többnyire azt fogja tapasztalni, hogy csak kevés jót tehet ily vegyes társaságokban, hol természetesen, ha már ott kell lennie, ám vegyen részt a társaságnak beszélgetéseiben is, de helytelen tréfákat, mások rágalmazását, pletykát ne engedjen meg magának, mérséklettel vitatkozzék, erős nyelvet s erős kifejezéseket semmiesetre se használjon. Egy régi latin mondás szerint: "nugae in aliis sunt nugae, in sacerdotibus blasphemiae", — vagyis az üres beszéd másoknál csak üres beszéd, de a papnál istenkáromlás.

## b) A lelkész szórakozásai.

A mi a lelkész szórakozásaít illeti, e pontra nézve nagyon nehéz határozott szabályokat adni. Ha azt mondjuk ki, hogy a lelkésznek is, mint minden más embernek, van szórakozásra szüksége, és bárha vannak olyan szórakozások, melyek nem okoznak botrányt, ha más hívök élvezik, de ha a lelkész élvezi, az sérti a gyöngék lelkiismeretét, mert nem minden épít, a mi meg van engedve, és pedig a Jézus Krisztus szolgájának mindig építenie kell; ha kimondjuk végül, hogy bizonyos pontig a tartózkodási helyiség is

változtat a körülményeken, valamely dolognak helyességén, vagy helytelenségén: ezekkel minden megmondottunk, s a többit a józan észre, a pastoralis prudentiára kell hagyni. Kerüljön a lelkész minden olyan szórakozást, mely hívatala jellemének komolyságával nem egyezik. Keresse az üdülést a kert csöndes munkáiban, gyalog kirándulásokban, baráti látogatásokban, de ferde dolog volna akár maga, akár mások részére szigorú és kötelező szabályokal állítani föl e tekintetben, hanem mindig a körülmények legyenek a lelkész vezetői, s azoknak forgatagában az ő bölcsesége legyen a bíztos irányadó.

## c) A lelkész foglalkozásai.

A lelkész foglalkozásaíról beszélvén, nem szükséges. nem is lehetséges, hogy ő kizárólag csak hívatali teendőivel foglalkozzék; engedhet ő időt magának más teendőkre is. De ha ezekbe jobban belemerül, mint a hogy azt állása megengedi, ez nem fog megegyezni azzal a komolysággal, melynek öt jellemeznie kell. Hazai viszonyaink között, hol a lelkész a maga fizetését sokszor természetiekben, pl. fekvőségekben is húzza, kisebb-nagyobb mértékben foglalkoznia kell neki a gazdászattal is. Vinet nem helyesli a gazdasági és üzleti foglalkozásokat, s azt a tanácsot adja, hogy ha a lelkésznek van saját birtoka, viseljen ugyan arra gondot, de csak olyan mértékben, a mint az épen szükséges. De tagadhatatlan az, hogy jó, ha a lelkész a gazdálkodás terén is rendelkezik kellő gyakorlati érzékkel, "nem azért", — mondja Harms, — hogy maga is paraszt munkás legyen s nem is azért, hogy, mint hitték, új szántós cséplőgépek feltalálásánál előljárjon, hanem igenis azért, hogy a földmívelő életét és foglalkozását a maga saját alapján felfogni, vele gondolkozni, érezni és tapasztalni képes legyen, s hogy a beszélgetésben legyen neki is valamely tartalék- és átmeneti pontja; nagyon szükséges a falusi

prédikátorra nézve a mezei gazdálkodásról s az azzal egybefüggő dolgokról való némi ismeret, hogy a társalgásban magát nevetségessé ne tegye, s ne áruljon el oly nagy együgyűséget, mint pl. az a káplán, a ki a földmívelőktől azt kérdezte: "elültették-e már a rozst"? Ez az egyik szempont, a másik az a már említett, viszonyainkban gyökerező szükség, hogy sok helyen a gazdálkodás által nyujtott jövedelem tartja fenn a lelkészi családot. *Harms* félti a gazdálkodással foglalkozó lelkészeket az elparasztosodástól, a nagy városokban lakókat pedig az elvilágiasodástól, — s mindenesetre ügyelnie is kell a lelkésznek arra, hogy bármely más, nem szigorúan vett lelkészi foglalkozást folytasson is, olyan legyen az, mely az ő lelkészi hívatala komolyságával ne ellenkezzék.

## d) A lelkész öltözete.

A mi a lelkész öltözetét illeti, nem a hívatalos foglalkozásai közben használandó öltözetéről kell itten beszélnünk, melyre nézve az egyházi törvény intézkedik, hanem arról, melyet ő a közéletben hord. Az a komoly érzület, melyet a lelkészben előre föl kell tennünk, hívatalának szentsége s minden botrányos különbség elkerülése, mely a hívatalos és a közéletben használt öltözet között lehet, azt követelik, hogy a lelkész lehetőleg mindig hívatala komoly és ünnepélyes voltának megfelelő öltözetet hordjon, a melytől tehát maradjon távol egyoldalról minden hiú czifra, világias, másoldalról pedig minden gondatlanság, túlkopottság, vagy épen rongyosság. Minden körülmények között egyszerűség, szerénység és tisztaság jellemezzék a lelkész öltözetét.

# e) A lelkész theologiai nézetei.

A komolysághoz tartozik az a jellemvonás is, hogy a lelkész, mint a ki gyülekezetének a lelki gondokban veze-

toje tartozik lenni, mindenben, s így theologiai nézeteiben is határozottan pozitív, keresztyéni álláspontot foglaljon el. Egy, állásánál fogva vezérlésre hívatott embert semmi sem gyöngít annyira, mint az ingadozás és a határozatlanság, mert a kétség és bizonytalankodás a vezetésre való képtelenségnek hallgatólagos elismerése. Mivel a lelkész tanításra van hivatva, neki saját magával mindenesetre tisztában kell lennie. Hivatása azt hozza magával, hogy egy egész gyülekezet vallásos nézeteit szabályozza, a miből az következik, hogy saját nézeteinek nemcsak helyeseknek, hanem teljesen megállapodottaknak is kell lenni. Hogyan mondhatja gyülekezetének: ezen tan hamis és üdvötökre nézve ártalmas, de ez a másik tan igaz, melyre rábízhatjátok örök boldogságotokat, hogyan mondhatja ezt csak némi nyomatékkal is, ha nem tudja azt, a mit mond, ha idevágó ismeretében nem állapodott meg teljesen? Ilven határozottságra természetesen csak fáradságos munka és tanulmányozás után lehet szert tenni, de épen azt követeli a lelkész komolyan fölfogott érdeke, hogy e munkát tanulmányt mindenesetre tegye meg. és Munkájában segítségre fog találni. A szentíratok csak egy igazságrendszert tanítanak, de az emberi szellemnek, melyet minden időben különféle hajlamok vezéreltek, egy sereg, egymással ellentétben álló rendszert sikerült a bibliából kihozni olyanformán, hogy inkább szétbonczolta azt, a helyett, hogy inkább mint egészet tekintette volna. Ezen egy evangyéliomi rendszert fogadta el minden időben a keresztyén egyház, s ha a lelkész hozzá akar jutni, a mint az a biblia élő testébe le van téve, tanulmányozza a keresztyén egyház hitvallásait. Azoknak a tantételeknek vizsgálata, melyeket az orthodox elme állított össze a bibliából, ellentétben azokkal, a melyeket a heterodox elme állított elő ugyancsak abból, ha többet nem tesz, de egy hasznot mindenesetre hajtani fog a lelkésznek: megmutatja nevezetesen azt, hogy az egyház tanítása szerint a szentíratok milyen igazságrendszert foglalnak magokban. Az egyház, igaz, tévedhet, mert nem csalhatatlan, s így a hitvallások is lehetnek tévesek. De ha ezt megengedjük is, az mégis igaz marad, hogy a keresztyén egyház symbolumai a legbölcsebb és legszentebb embereknek, s a szentíratok legszorgalmasabb tanulmányozóinak véleményeit tüntetik elő. A lelkész, a ki elfogadja az azokban foglalt theologiát, csalódhatik; de legyen nyugodt, mert jó társaságban és nagy társaságban csalódik.

## 18. §. A lelkész a társadalomban. Politikai szereplése.

Eddig még jobbára úgy beszéltünk a lelkészről, mint egy gyülekezet lelkipásztoráról, tehát csak gyülekezetéhez való viszonyában, de alig lehet olyan lelkészi állást gondolni, bármilyen félreeső helyen és bármilyen szerény legyen is az, mely a lelkésznek némileg tágasabb működési kört is ne bíztosítana. Már pedig úgy gyülekezetére, mint a külvilágra való befolyásának nem kis része attól a módtól függ, a mint ő magát ezen tágasabb működési téren viseli. Foglalkoznunk kell vele, mint a gyülekezeten kívüli nyilvánosság emberével is, mint a kinek kötelessége érdekkel viseltetni a nép, a saját nemzete ügyei iránt, s mint a ki keresztyéni hangot és irányt köteles adni úgy a helyi, mint a nemzeti mozgalmaknak is.

Két szélsőséggel találkozunk e téren is, mint sok más hasonló esetben, s a helyes ösvény középütt lesz feltalálható. Az egyik szélsőség az, mikor a lelkész pusztán saját nyájának pásztora, s azonkivül semmi mással nem törődik; a másik meg az, mikor úgy túlhalmozza magát nyilvános foglalkozásokkal, hogy nem képes aztán kielégítőleg teljesíteni lelkészi hívatalai sajátlagos kötelességeit. Igaz, hogy az ember lelki ajándékainak jelleme határozza el a

legtöbb esetben, hogy részt vegyen-é az illető, vagy épen ne vegven részt a nyilvános élet ügyeiben. Némely emberek annyira a csöndes, a nyugodt lelkipásztorkodásra termettek, s oly szánalmasan néznek ki a nyilvános élet színterén, hogy észszerűleg nem is lehet az ő hivatásos, lelkűleföknek megfelelő munkakörükről kétségeskedni; míg másoldalról egyesek meg a nyilvános életben való föllépésre oly ragyogó tehetségekkel bírnak, hogy, különösen nehezebb időviszonyok között, mintegy kötelességük ennek terheiben nagyobb részt venni, még ha ez talán a lelkészi munka valamely részének kárával történnék is meg. Tekintse úgy a lelkész a társadalom minden ügyét, mint a keresztyénség ügyét, s ha ezen szempont ismerete mellett is bezárkózik gyülekezete körébe, s minden más érdeket mellöz, akkor elfelejti, hogy ö nem csupán illető gyülekezetének lelkésze, de annak is szolgája, ki az egész világot a maga munkamezejének tekintheti. Közönséges szolgálatban nincs rosszabb, mint ha egy szolga, kire valamely meghatározott munkakör van bízva, azonfölül az ő urának semminemű ügyeivel nem törődik, s számtalan alkalmat elszalaszt a végre, hogy neki szolgálatot tegyen valamely, az övén kivül eső munkakörben is. Hasonlít már ehhez a szolgához az olyan lelkész is, ki minden társadalmi ügyet érintetlenül hagy, mert mindig csak tünödik a fölött, hogy vajjon nem kellene-é neki ahhoz segítséget nyujtania. De természetesen arra nézve nem foroghat fenn kétség, hogy ha valaki csak most foglalta el állását, első és főkőtelessége, minden egyéb működésnek majdnem teljes kizárásával, ennek a teendőit végezni. Állítsa össze elsőben a maga saját teljes élettervét; szilárdítsa meg működése elveit, szabja meg az irányt, a melyben mozogni akar, s csak ha mindezzel már készen van, és teljesen otthon érzi magát munkakörében: csak ezután lásson a társadalom egyetemes életének munkálásához is. A legna-

gyobb dícséret, melyet egy lelkészről mondanunk lehet, az, hogy ő gyülekezete érdekeinek, ügyeinek hű és dolgos munkása, s a közvélemény nem nagyon fog mellette lenni, ha azt veszi felőle észre, hogy csak azért jelent meg a világ színpadján, mert izgatottabb és nyilvánosabb életre vágyakozik, mint a minőt neki lelkészi hívatalának teendői nyujtanak. És ismét a közéletben is sokkal nagyobb sikerrel működhetik, tanácsainak nagyobb súlyt, szavainak mélyebb erőt kölcsönöz az a körülmény, ha tudják felőle, hogy ő lelkiösmeretes és munkás lelkész. A nyilvános élet sokkal inkább ki van tétetve, mint a magános, az irígykedésnek és a legkülönbözőbb ártalmas támadásoknak, de semmisem veheti el annyira az irigykedések és támadások élét az iránt, a ki a nyilvános élet küzdterére ki mer lépni, mint az a tény, hogy az illetőt szorgalmas munkásnak, tisztaszívű, alázatos keresztyénnek ismerik a saját munkakörén belül.

A nyilvános élet foglalkozásai közül csak egyet említhetünk föl, nevezetesen a politikai szereplést, mely a hazaszeretetnek olyan sajátságos alakja, melyet a mi nézetünk szerint semmisem tilt ugyan a keresztyéneknek, de még kevésbbé parancsolja azt nekik valamely törvény. A lelkészre és munkájára nézve annál jobb, minél kevésbbé avatkozik ö be a nap politikai küzdelmeibe és mozgalmaiba, mert rendkivüli nagy a különbség a politikai és a lelkészi élet között, s nem lehet azt észszerüleg várni, hogy ő a politikai küzdelmek vitáira a küzdelem legzajosabb hevében a vallás szavaival jótékony befolyást gyakorolhasson, s a mit várhatunk s el is várunk töle, az csak annyi, hogy előzőleg igyekezzék a kedélyeket egymáshoz közelebb hozni, s helyes nézeteket terjeszteni az illető napi kérdések felől. Foroghatnak fenn olyan kérdések is, melyek annyiban politikaiak, a mennyiben a parlament eldöntésére várnak, de a melyek szoros összeköttetésben állanak a társadalom

vallásos és erkölcsi jólétével is. Ilyenek voltak pl. a mult század utólsó évtizedeiben hazánkban lefolyt nagy küzdelmek az egyház-politikai kérdésekről, pl. a kötelező polgári házasságról, vagy a vallásszabadságról.

A mi már az ilyen kérdéseket illeti, itt, igenis, van a lelkésznek egy nagyon világos és félre nem magyarázható kötelessége, az nevezetesen, hogy saját maga igyekezzék az illető kérdésre nézve helyes megállapodásra jutni, s ezután véleményét férfiasan kinyilvánítva, a másokét is igyekezzék illő alkalommal helyesen befolyásolni. Általában mi nem vagyunk abban a véleményben, hogy a lelkésznek olyannyira vissza kellene vonulnia a politikai szerepléstől, és minden párttól, hogy szavazatát soha se adja le semmi ügyben, — hiszen már Solon, Athén nagy törvényadója büntetést szabott azokra, kik semmi párthoz nem szegődnek; de más dolog tényleg kilépni a politikai küzdtérre, politikai gyűléseken beszédeket tartani s vezetni a választások gépezetét. Ezeket hagyja a lelkész másokra, kiknek életeleméhez tartozik az ilyen zavart vizekben való forgolódás. A lelkész ereje magasabb légkörben fekszik, és mindaddig, míg ő ezen légkörben tartózkodik; míg elvei mellett szilárd ugyan, de nyugodt állást foglal el; míg politikai meggyőződését nem akarja mindenáron ráerőszakolni másokra; föleg ha tartózkodik attól, a mi ellen már a homilétika is fölemeli szavát, hogy a politikai élet napi eseményeit fölvigye a szószékbe: mindaddig meglesz az ő szavainak kellő súlya, a nélkül, hogy ez hívatala érdekeit veszélyeztetné, miután ő nem engedi át magát számító emberek eszközéül.

#### 19. §. Tiszttársi viszony.

A lelkész társadalmi viszonyairól levén szó, talán itt beszélhetünk legalkalmasabban az annyira kényes, de egyszersmind oly rendkivül fontos kollégiális viszonyról, vagyis a lelkésznek lelkésztársaihoz való viszonyáról is. A vidéken alig jár némi nehézséggei a tiszttársi viszony fenntartása, mert ott a hívataltársak távolabb laknak egymástól, és csak ritkábban van alkalmuk egymással hívatalos, vagy társadalmi érintkezésbe lépni. Itt tehát a külső körülmények, vagy a személyes vonzalom határozzák meg az érintkezés mértékét, s jó berendezésű s rendszeresen egybejövő lelkészértekezletek segítik az atyafiúi viszonyt fenntartani. Másként áll a dolog olyan helyen, hol a lelkész több másokkal, vagy csak egy más valakivel ugyanegy gyülekezetben működik, s e mellett jogaik és kötelességeik egymáséitól akár élesen el vannak különítve, akár nagyon sok esetben keresztezik egymás. Egy ilven viszonynak magában véve meglehetnek a maga előnyös oldalai, hiszen az Úr maga is kettönként küldte ki tanítványait ("rendele az Úr hetven tanítványokat, és elküldé azokat kettönként az ő orczája előtt minden városba és helyre, a hova ő menendő vala" Lukács. 10. 1.) — és tagadhatatlan, hogy az ilyen egyesült tevékenység kettős áldással lehet összekötve. Boldog ember az, a ki tiszttársában nemcsak hű barátot, hanem valódi munkatársat és szövetségest is talál; nagy áldás ez úgy reájok, mint a gyülekezet minden magasabb érdekére nézve. De, fájdalom, néha egészen ellenkező tapasztalatokra is találunk, ha látjuk, hogy mily sok fájdalmat okozó, mily sok emberi, söt bünös érdek is lép itten előtérbe. Ha néha a tiszttársak türhetik is egymást, vagy ha teljesen atyafiúi szeretetben vannak is egymással, a család tagjai rontják el a jó viszonyt, vagy a jó barátok értelmetlensége gyujtja fel közöttük a kicsinyes kellemetlenkedések üdvtelen tüzét, s így történik aztán, hogy a tiszttársi viszony inkább pokolra, mint mennyországra emlékeztet. Sőt megtörténik az is, hogy a botrányokban gyönyörködő, gonosz egyháztagok, - mert kerülnek ilyenek is, - hintenek konkolyt, hogy a lelkipásztortársakat egymás ellen

ingereljék, s ha sikerül fondorlatuk, ök magok hirdetik kárörömmel: "nini, a papok veszekednek egymással!"

Nehány különös útasítás azért nem lesz itt egészen helyén kivül való és felesleges dolog. Általában szólva, különösen az ifjabb tiszttárshoz szerénység és előzékenység illik az idősebb irányában, főként, ha ez már régibb idő óta munkálkodik az Úr szöllőjében. Különösen mikor egy teljesen ismeretlen tiszttársi körbe lép be az új lelkész, helyesen csak úgy jár el, ha mint a kígyó, okosan viseli magát, s mint a galamb, szeliden. Jobb óvatosan kezdeni, mint későbben a tulságos nagy nyiltságot fájdalmas tapasztalatokkal bánni meg. A gyülekezet előtt tisztelje meg a lelkész az ő tiszttársát azzal is, hogy jelenjen meg az az által tartott istenitiszteleteken, semmiesetre se maradjon el a templomból, ha tiszttársa prédikáczióit többen hallgatják, mint az övéit. Jól van-é az, hogy sok, igen jól látogatott templomban a lelkészek széke legüresebben áll? Egyáltalában ne türje a lelkész, hogy jelenlétében a távollevő tiszttársról kisebbítőleg, vagy épen gyalázólag beszéljenek, s kerüljön vele mások jelenlétében minden egyházi, vagy theologiai vitát. A kik pedig közte, vagy lelkipásztortársa között valami módon ellenkezést akarnak teremteni, azoknak nála már akár erkölcsileg, akár szellemileg, akár lelkileg alacsonyabb fokon álló embereknek kell lenniök, kiknek bujtogató szava ő hozzá feljuthat ugyan, de töviseket nem hagyhat szívében. Ha kell, útasítsa vissza ridegen a tiszttársa elleni besúgást; tartsa állása méltóságán alól való dolognak az arra ügyelést; és ha volna a dologban valami igaz, tanulja meg a fájó érzést, a beadott mérget feldolgozni magában, fölelegyíteni a saját vérében. Minden körülmények között állítson ő maga elé olyan korlátokat, a melyeket még a legindokoltabb elkeseredésnek sem lehet a gyülekezet, illetve a valláserkölcsi élet szörnyű kára nélkül áttörni.

A gyülekezeti életben semmi nagyobb változtatást ne tegyen úgy, hogy azt előbb tiszttársával meg ne beszélje. s mindkettő őrizze meg legalább a békességet ott, a hol valódi barátság és szeretet nem is lehet közöttük. A munka felosztásánál mindig az ifjabb vállalja magára a nehezebb részt, s nézetkülönbség esetében a kisebbség adja meg magát keresztyéni alázatossággal, mely inkább elszenvedi, mint elköveti a jogtalanságot. Ez utólsó gondolatot a német Harms igy fejezi ki: "Sei lieber Amboss, als Hammer", -- a mi azt teszi: inkább üllő légy, mint kalapács. Az áldott tiszttársi viszony előképeiül szolgálhatnak nekünk Pál apostol és Barnabás Antiochiában (Csel. 11. 19-26.), - s mint legfőbb parancsolatot ezen a téren, Pál apostol ezen szavait idézhetjük itt: "Semmit ne cselekedjetek versengés vagy hiábavaló dicsőség által, hanem alázatosság által, minden más nálánál jobbnak ítéljen lenni" (Filippi. 2. 3.). Az igazán keresztyéni jó érzület és becsületesség a legjobb eszköz itt is, mely által a korinthusbeliek baját, a versengést (Én Pálé vagyok; én pedig Apollosé: én pedig Kéfásé; én pedig Krisztusé 1. Kor. 1. 12.) — már csirájában elfoithatjuk.

#### MÁSODIK SZAKASZ.

# Lelkipásztori gondozás.

## 20. §. A lelkipásztori gondozás tárgyai.

A lelkipásztori gondozás három irányban működik: kiterjed az nevezetesen vagy az egész gyülekezetre, vagy annak egyes családaira, vagy csak egyes tagjaira, s mi az alábbiakban e három szempontból fogjuk tárgyalni a lelkipásztori gondozás tárgyait. Bármely szempontból akarjuk is azonban tárgyalni e kérdéseket, azt mindenesetre megállapíthatjuk, hogy a lelkipásztori gondozásnak négy főtárgya lehet. négy czél lebeghet az előtt, nevezetesen, hogy előmozdítsa az illetők anyagí, erkölcsí, szellemí és lelki érdekeit.

#### a) Anyagi érdekek.

Nem azért teszszük ezeket elől, mintha ezt tekintenők a legfontosabbnak; sőt inkább ezt, az anyagi érdekek gondozását, a lelkipásztor legalsóbb rendű teendőjének tartjuk, s csak azért említjük elől, hogy természetes fokozatokon keresztül emelkedhessünk fől a lelkipásztorkodás igazi tárgyához, a lelkek gondozása nagy kérdéseihez. Vannak olyan helyzetek, a melyekben a lelkipásztornak kevés alkalma van hívei anyagi ügyeibe beavatkozni, hol beavatkozása helytelen is volna, s ismét vannak olyan helyzetek, hol neki az föltétlenül szoros kötelességévé válik, a milyen pl. a gyülekezeti szegények ápolása, gondozása, melyre

egyházi törvényeink szerint lelkészeink a legnagyobb gonddal felügyelni tartoznak. Minden esetben kerülje a lelkész azt a látszatot, hogy ő mindenbe beavatkozó, nyugtalan vérű újító, s puszta sociál-reformátor. Mikor azt mondottuk, hogy az anyagi érdekek gondozását a lelkipásztor legalsóbb rendű teendőjének tekintjük, távolról sem akartuk ezzel azt mondani, hogy az csak mellékes dolga volna a lelkésznek. Hiszen a gondnok által a gyülekezet vagyoni állásáról, bevételeiről, kiadásairól, az egyházi adókról vezetett számadási könyveket a lelkipásztornak kötelessége első sorban ellenőriznie, vagy akár azok vezetésébe az új gondnokot bevezetnie; tudnia kell neki azt, hogy a hol a gyülekezet anyagi ügyei gyönge lábon állanak, ott magasabb erkölcsi, szellemi és lelki életről alig lehet szó, hogy tehát az anyagi érdekek hű gondozása az az alap, a melyre a lelkipásztor minden egyéb munkája támaszkodhatik, abban találhat kellő bíztosítékot. Hazai viszonyaink között már csak az által is kötelezve van a lelkész az anyagiak hű gondozására, mert magának is sok esetben gazdálkodnia kell, s így jó példát kell adni híveinek az anyagiak helyes és hű vezetésében.

### b) Erkölcsi érdekek.

Minden gyülekezetben találhatók helytelen, vagy erkölcstelen előítéletek, rossz nevelés által okozott tévedések, illetlen és veszedelmes szokások, melyeket a megszokás jórészben már megengedettekké tett. A lelkipásztornak kötelessége Isten ígéjének hírdetése útján szembeszállani mindezekkel a bajokkal, — de az még egyáltalában nem elég, hogy csupán az egyházi szószékből harczoljon ellenök, hanem le kell szállania a nép közé, s a gyülekezet legjobbjainak segítségével föl kell tárnia a nép előtt az erkölcsiség, a józanész, sőt a külső érdek legközönségesebb kívánalmait, a mennyiben a legtöbb emberhez csak

ezen az úton lehet eljutni, s a sikernek ezen eljárás az egyedüli föltétele. Kezdő lelkésznek azonban helyes dolog magát e tekintetben óvatosan viselni. Kezdetben még rendesen nagyon is ideális szempontból tekinti a dolgokat, s így sok olyan visszaélést lát, a mi figyelmét felkölti, sőt támadásra hívja fel. De e támadást ne hamarkodja el, mert a mellett, hogy sok idő kívántatik arra, hogy az erkölcsi rossznak a gyülekezet életében előforduló különböző formáit kiismerje, elhamarkodott türelmetlenségével csak föllármázná, s visszariasztaná azokat, a kiket pedig javítani akarna. Az a leghelyesebb, ha tud maga mellé oly segítő munkatársakat szerezni és nevelni magából a gyülekezetből, kik vele együtt egyformán érzik és látják a rosszat, s ennek megtámadása végett csatlakoznak hozzá, vagy akár a helyét is elfoglalják. Itt lép tehát a belmisszió teljes erövel előtérbe, s itt abban nyilatkozik meg leginkább a pastoralis prudentia, ha érti az illető lelkipásztor azt a kitünö s minden tekintetben keresztyéni polítikát, hogy nem maga akar tenni mindent, hanem másokba is vágyat önt, s meg is tanítja öket, miként kelljen vele együtt munkálkodni a gyülekezet javára. Nemcsak hogy szüksége van a lelkipásztornak gyülekezetéből ilyen segítségre, hanem kimondjuk, hogy több jót tesz, ha nem személyesen maga végez mindent.

## c) Szellemi érdekek.

A lelkipásztornak nagy és fontos kötelessége előbb vinni az ő gyülekezetét a tudásban, az ismeretekben. Feje ő a népiskolának, s meg kell ragadnia minden alkalmat, hogy a felnőttek körében is terjeszsze a szellemiek iránt való érdeklődést, jól tudván azt a bibliai mondást, hogy elvész a nép, mely tudomány nélkül való.

#### d) Lelki érdekek.

Míg a szellemiek területén inkább a tudás, az ismeret, addig a lelkiek területén inkább a hit dolgaival foglalkozik a lelkipásztor. Ebben különböztetjük mi meg egymástól a szellemi és lelki világ területének dolgait. Ezek legyenek már a lelkipásztori gondozásnak legfőbb tárgyai, legfőbb czélja. A lelki érdekek gondozása magában foglalja és igazgatja a lelkipásztor minden egyéb működését, s elmellőzhetetlenül szükséges, hogy az legyen minden ő tevékenységének a lelke, minden ő mozdulatának az irányadó elve. A gyülekezet, a gyülekezet családai, s a gyülekezet egyes tagjai lelki, vagyis örökkévaló érdekei hű gondozásában áll az igazi lelkipásztorkodás, és a mely lelkipásztor ezzel mélyen és bensőleg foglalja el magát, az bizonyos mértékig keveset fordíthat a többire; másoldalról pedig, a mely lelkipásztor erre figyelmet és gondot nem fordít, az a legtöbb esetben arra sem lesz képes, hogy gyülekezetének tisztán szellemi, erkölcsi, vagy akár csak anyagi jólétét is elő tudja mozdítani.

## I. Az egész gyülekezet lelkipásztori gondozása.

#### 21. §. A lelkipásztor és az ő egész gyülekezete.

Az egész gyülekezet lelkipásztori gondozásánál lép különösen előtérbe a lelkésznek az a kötelessége, hogy mozdítsa elő gyülekezetében a bel<u>missziót,</u> melynek áldó működése arra a keresztyén népre terjeszkedik ki, mely míg külsőleg mindenesetre tagja az egyházközségnek, a vallás-erkölcsi élet útjaitól nagy mértékben eltér, s az egyháztársadalmi életben a legkétesebb nemű betegségeket és kóros állapotokat idézi elő.

Hogy ezen bajok ellensúlyozását és gyógyítását nem

hagyhatja a lelkipásztor egyedül gyülekezete hívő tagjaira még ott sem, hol a belmisszió munkái virágzanak és hathatós erővel működnek: az világos és természetes dolog. De az is bizonyos, hogy maga a lelkipásztor a legtöbb helyen nem elegendő arra, hogy meg tudja gyógyítani az egyházi élet testén ütött, s mind újra felújuló sebeket: föltétlenül szükséges tehát, hogy vegye ő itt igénybe gyülekezete mindazon tagjának támogatását, kikre egyházi élet betegsége elleni harczában, mint munkatársakra számíthat. Az ilyen belmissziói munkára föltétlenül szükség van minden gyülekezetben, akár jó, akár rossz szellem uralkodjék is abban. Ha jó szellem uralkodik a gyülekezetben, akkor főként arról van szó, hogy tegyen meg a lelkipásztor mindent, s úgy hasson a gyülekezet életviszonyaira, hogy a jót megtartsa, sőt erősítse és fejleszsze, s a mellett szorgosan ügyeljen mindenre, a mi netalán veszélyessé válhatnék, s azt úgy előzze meg, hogy a rosszat lehetőleg tartsa távol, s már előállásában nyomja el. Ha pedig rossz szellem uralkodik a gyülekezetben. akkor különösen arra fordítsa a lelkipásztor figyelmét, a mi a gyülekezet életviszonyaiban azt a rosszat szülte és ápolta, s annak eltávolítására törekedjék minden erejével. Míg a bajt nem gyökerében támadjuk meg, s forrásait nem igyekezünk bedugni, hiába dolgoznánk annak ellenébe. Türelemre, csöndes, kitartó, következetesen előhaladó munkára van itten szükség, s a boszankodás, a szidás itten legkevesebbet használ, sőt sok esetben keserűséget okozván, a jó ellenében még erősebb ellenállásra késztet. Mivel talán minden gyülekezetben lehet jó és rossz elemeket találni, a lelkész feladata általában az leend, hogy a gyülekezet életviszonyaira ható működése következtében oly módon erősödjék s haladjon elő a jó, a rossz elől pedig oly módon vonassék el annak tápláló ereje, hogy a kettőnek egymás elleni közdelmében a jó nyerje el az uralmat.

A gyülekezet sajátos viszonyai szerint emitt egyik, amott másik dologra kell nagyobb figyelmet fordítani, de a létező bajok közül egyet sem szabad teljesen elhanyagolni. Általában óhajtjuk azt itten kijelenteni, hogy mikor oly sok munkát fel fogunk sorolni, melyek a lelkipásztorra főként az egész gyülekezettel szemben háramlanak, egyáltalában nem gondoljuk, hogy minden lelkésznek végeznie kellene azok mindenikét, a mire sok esetben egyáltalában nem is nyilhatik alkalom, — de mi e tanulmányunkban nem egy gyülekezet szükségeire tekintettünk pusztán, hanem az egész egyházi élet területére, melynek összes bajai ellen talán mindenik lelkipásztor talál itt olyan orvosságot, mely a nagy testen lévő valamelyik helyi baj meggyógyítására mégis alkalmas lesz. Nem czélozza tehát e munka azt, hogy az életbe kilépő ifjú lelkipásztor egyszerre megvalósítani igyekezzék mindazt, a mit mi itt, mint lelkipásztori teendőt felsorolunk, hanem csak az a czélja e műnek, hogy világításában ismerje föl, főleg a leendő lelkipásztor, azokat a reá várakozó, vagy várható feladatokat, a melyeknek sorrendjét, munkába vételét a szükség, az alkalom és saját egyéniségének a készsége és ereje szabják meg.

#### 22. §. Az egyháziasság előmozdítása.

A belmissziónak, valamint a lelkipásztori működésnek egyik czélja az egyháziasság, az egyházias érzület ébresztése. Az egyháziasság ott van meg, hol az ember az egyetemes egyház ügyeiért, fenntartásáért, terjesztéseért, tökéletesítéseért érdeklődik, s abban, a mi azt előmozdítja, munkás szeretettel részt vesz; továbbá ott van meg az egyháziasság, hol az ember azon gyülekezet egyházi életét, a melyhez tartozik, nemcsak saját maga előmozdítani igyekszik oly módon, hogy részt vesz az istenitiszte-

leteken és az úrvacsorában, tiszteletet mutat a gyülekezeti rend és hívatalok iránt, s teljes erejével hozzájárul mindannak terjesztéséhez, a mi a gyülekezeti élet emelését czélozza, hanem mások ily irányban való működésére is minden befolyásával hatni igyekszik.

Nem tagadhatni, hogy az egyháziasság a legtöbb esetben csak arra szorítkozik, hogy valaki saját személyét illetőleg a nyilvános istenitiszteletben és az úrvacsorában részt vesz, s megköveteli, hogy saját családtagjai is úgy járjanak el. Ha tovább megy az illető, akkor még az is érdekli, hogy a gyülekezet minden családai hasonlóképen egyháziasok legyenek, s a gyülekezetre nézve becsületbeli dolognak tartja, hogy a templom vasárnaponként telve legyen, s minél többen menjenek úrasztalához. Az ilven emberek előtt még a lelkészi hívatal nagy tiszteletben áll, s az illetők nagy súlyt helyeznek arra, hogy lelkészök minden tekintetben derék, képzett és munkás ember legven. Ilven helveken az istenitiszteletet a komoly illem, rend és buzgóság jellemzi, s a vasárnap megünneplése egészen jól megy; a vasárnapok a nyugalomnak napjai, melyeket csöndre, s a bevégzett istenitiszteletek után zajtalan, ártatlan mulatozásra szentelnek. Ritka dolog aztán, hogy az egyhaziasság ezen túlmenjen, sőt ritka dolog az is, hogy csak eddig is menjen. A legtöbb egyháztag, ha kielégíthette egyéni vallásos szükségeit, s ha tudja, hogy a gyülekezetben, a melyhez ö tartozik, rend uralkodik, a többit, az ügyek vezetését szívesen átengedi az ezen czélra állított hatóságoknak.

A gyülekezeti ügyekben való személyes részvét vágya a legtöbb embernél csak igen kevés mértékben van meg. Az arra való meghívatást ugyan megtiszteltetésnek tekintik, de sokszor tehernek is, melytől minden áron szabadulni kell. De még ott is, hol a saját gyülekezet irányában való egyháziasság minden oldalról kielégítőnek látszik,

még ott sem igen megy az egyházi dolgok iránti érdeklődés a gyülekezeten túl. Igen kevéssé, vagy épen nem érdeklődnek, kérdezősködnek azon egyház közélete iránt, melyhez a saját gyülekezettel együtt tartoznak, s még kevesebb érdeklődést tanúsítanak a saját egész egyház élete, alkotmánya, vezetése, egészsége és jóléte iránt. Legkevésbbé érdeklődnek pedig az egyetemes egyház östörténete s jelenben a föld különböző népei körében való állása, fejlődése, az életre való hatása, szükségei, az evangyéliomnak a pogány világban való terjesztése, s más ilyen kérdések iránt, a melyek igen kevés kivétellel egyházunk legtöbb tagja előtt egytől-egyig ismeretlen tárgyak.

Mit tehet már arra nézve a lelkész, hogy az egyháziasságot, a hol az hiányzik, felköltse, a hol nem teljesen van meg, teljesebbé és többoldalúvá tegye, s a hol az jó lábon áll, megtartsa és fejleszsze?

Sok dolog szükséges erre, mert hogy itt eredményről lehessen szó, össze kell hatni az ifjúság, a lelkész által való katekhetikai oktatásának, a teljes templomi istentiszteletnek, a lelki gondozásnak, a lelkész saját egyéni, családi, társadalmi életének, s az ügynek megnyert gyülekezeti tagok közös munkájának.

A lelkipásztor keressen mindenesetre kellő alkalmakat arra, hogy akár magántársalgás közben, akár pl. felolvasások útján beszélje meg hívei előtt és híveivel együtt úgy a gyülekezeti ügyeket, mint azon egyház ügyeit, melyhez a gyülekezet tartozik; sőt ismertesse meg egyházközsége tagjaival az egyetemes egyház ügyeit is. Különösen alkalmas volna e czélra téli időben a kül- és belmisszió történetéből ismertetni részleteket, melyekhez a külföldi német, franczia és angol irodalomban töméntelen forrásra találunk. Ilyen szabad előadásokkal, vagy felolvasásokkal rendkivüli nagy mértékben élesztheti a lelki-

pásztor az egyházi dolgok iránti érdeklődést, az egyháziasságot.

A mi a nyilvános istenitiszteletben való résztvételt illeti, olyanokra nézve, kiknek családi, vagyoni, üzleti vagy más külső viszonyaiban semmi sem fekszik, a mi őket az istenitiszteletek rendes látogatásában gátolná, hanem csak ellenszenvük, vagy közönyösségük tartja öket vissza, – az ilyen egyének lelki gondozására nézve majd hátrább, az egyesek lelki gondozásáról szóló szakaszban fogjuk megadni útasításainkat, s itt előre csak annyit jelzünk, hogy ezeket csak belülről vett okokkal lehet meggyőzni. De vannak sokan, kik külső körülményeikben találnak nehezítő okokat, már akár valódiakat, akár ürügyül vetteket. Sokan elmaradnak, mert nincs tisztességes ruházatuk, s mások, mint cselédek, üzleti alkalmazottak vagy munkások, hivatási dolgaik miatt nem látogathatják a templomot. Hol a tisztességes öltözet hiánya okozza a templomból való elmaradást, a gyülekezeti szegénygondozás munkája lép előtérbe. Külföldi nagyobb gyülekezetekben többfelé szokásba jött, s jó eredménynyel gyakorolják, hogy az ilyen egyének számára külön istenitiszteleteket tartanak, — és pedig télen fütött helyiségekben, hol szegényes vagy épen rongyos ruházata miatt senki sem restel a magához hasonlók közt megjelenni, de ilyen rendelkezésről a mi viszonyaink között természetesen szó sem lehet. A hol azonban ä cselédeket, az ipari alkalmazottakat és a munkásokat az ő hivatási elfoglaltatásuk gátolja az istenitisztelet látogatásában, ott már igenis hathat, s első sorban a maga jó példaadásával hathat a lelkipásztor a gazdákra és munkaadókra oly módon, hogy lehetőleg ne dolgoztassák alkalmazottaikat az istenitiszteletek idején, s így ne akadályozzák azokat vallásos kötelességeik gyakorlásában.

Fordítson a lelkipásztor nagy gondot arra is, hogy

gyülekezete méltólag ünnepelje meg a vasárnapot. A vasárnapnak az istenitiszteleten kivül is e nap többi óráiban való méltő megünneplése oly fontos az egyházi és keresztyéni életre nézve, hogy a hol arra semmi gondot sem fordítanak, ott az istenitisztelet is elpusztul, s a keresztyén életre is érzékeny és nehéz sebek tapadnak. Oly dolog ez, melyre államrendőri tekintetből is nagy gondot kellene fordítani, s csakugyan több országban maga az állam is segítségére jő e tekintetben a lelkipásztornak, felismervén a vasárnap méltó megünneplésének az állam polgáraira közgazdasági tekintetben is rendkivül nagy fontosságát. Kimondhatjuk, hogy a lelkészi hívatalok munkájának tett jó szolgálatot a magyar törvényhozás is akkor, mikor a vasárnapi munkaszünetre vonatkozó törvényt meghozta. Sajnos azonban, ha az üzleti szellem mind több és több rést üt ezen a vallás-erkölcsi tekintetben is oly rendkivüli nagyfontosságú törvényen, hogy az üzleti vagy kereskedelmi forgalmat vasárnapokon, sőt ünnepnapokon mind nagyobb és nagyobb mértékben engedélyezik.

A lelkész úgy egyházi beszédei, az ifjúság oktatása, mint főként lelkipásztori tevékenysége által sokat tehet e tekintetben. Az első, a mit tennie kell, abban áll, hogy otthon saját családjával adjon jó példát arra nézve, mint kell a vasárnapot méltóan megünnepelni. A lelkészi lak, mely különben sem lehet nyugtalan és zajos élet helye, különösen ünnep- és vasárnapokon legyen a nyugalom és zajtalan csönd tanyája. Úgy rendezze be háztartását a lelkipásztor, hogy a hétköznapi munkák lehetőleg maradjanak el vasárnapokról, főleg az olyanok, melyek nagy zajjal járnának. Napszámosait, ha vannak ilyenek, ne vasárnap fizesse, s e napon ne vegyen részt zajos múlatságokban, s házában se tartson ilyeneket, és ha nagyobb városi helyen még benézne is olykor-olykor valamely előkelőbb vendéglőbe, vasárnapon tartózkodjék ettől. (Azt

mondanunk sem kell, mert magától értendő dolog az minden lelkipásztorra nézve, hogy korcsmákba sehol, és pedíg se vasárnap, se köznapon ne járjon a lelkipásztor, mint, a mely hely az ő hívatala komolyságának és méltóságának mélyen alatta áll). A lelkipásztor által adott példa, s az az út és mód, a mint a dolgok az ő saját házában folynak, nagy befolyással van a gyülekezet tagjaira nézve.

Nem óhajtunk azonban túlságba menni, a honnan az ártatlan és nemes örömökről nem is kell a lelkipásztornak a maga hallgatóit lebeszélni, sőt inkább útasítást kell arra adni, hogy mi módon ünnepeljék e tekintetben is méltóan az Úrnak szent napját. Baráti körben tett szíves látogatásokat, közös sétákat, énekgyakorlatokat, kedélyvídámító játékokat ugyan miért tilalmazna ő? Arra azonban mindenáron hatnia kell, hogy a gyülekezet tagjai sem magánházaknál, sem korcsmákban ne töltsék dorbézolással idejöket, mert ez úgy erkölcsi, mint anyagi romlásra vezet. Tanúsítson a lelkipásztor e tekintetben józan mérsékletet, hogy a keresztyéni szabadságot avatatlanul ne korlátozza, s túlszigorúságával többet ne ártson, mint használjon a dolognak.

Itt említjük meg azt is, hogy a lelkipásztor serkentse, intse és tanítsa gyülekezetének tagjait a saját és idegen egyházak szokásai, rendelkezései iránti kegyeletes tiszteletre, vagyis arra, hogy mikor az a gyülekezeti tag bizonyos kegyelettel nézi pl. a saját templomát, temetőjét, vagy egyházi ünnepeit, ne gáncsolja, ne gúnyolja a más felekezetbeliek vallásos szokásait, a minők pl. a római katholikusok keresztvetése, a feszületek előtti kalapemelése, vagy ünnepi körmeneteik. Értesse meg a lelkipásztor a maga híveivel, hogy az végre is nem tartozik mi reánk, hogy más felekezetbeliek micsoda szertartásokkal akarják istentiszteletőket végezni, sőt mondja el azt is, hogy mindazoknak a szokásoknak, vagy szertartásoknak végre is megvan a magok szép symbolikus jelentése.

#### 23. §. Szabad társasélet.

A milyen különböző az az alak, a melyben a szabad társasélet nagyobb-, közép- és kisebb városokban és falvakban mutatkozik, oly különböző a lelkipásztornak ahhoz való állása is. Míg nagyvárosokban befolyása csupán az élő szóra szorítkozhatik, a nélkül, hogy más módon befolyást gyakorolhatna, kisebb helyeken hasonlíthatatlanul többet tehet magatartása, példája, tanácsadása s általában személyes befolyása által. Míg nagyvárosokban a lelkipásztor a társasélet kérdéseinek tekintetében alig részesülhet nagyobb figyelemben, mint bármely más művelt ember, kisebb városokban az ő szavának, ha különben becsült ember, megvan a kellő súlya; falukon pedig nagyon sokszor ő az egyedüli, teljesen magas képzettségben részesült ember, kit, már csak hívatalára tekintetből is, a legnagyobb tekintély illet meg a társasélet viszonyaiban.

Itt újra csak azt kell mondanunk, hogy a lelkésznek és családjának magatartása az, a mi elsősorban hatással lehet a gyülekezeti tagok szabad társaséletének kialakulására. Nem akarjuk mi azt mondani, hogy a lelkipásztor egyáltalában ne vegyen részt a társasélet nemes szórakozásaiban, hogy kerüljön minden múlatságot, de azt mindenesetre megköveteljük, hogy soha meg ne feledkezzék önmagáról, állásának komolyságáról, s ne engedje magát elragadni a vídám jókedv hullámaitól, úgy hogy pl. leigya magát társaságokban. Különben pedig annál nagyobb eredménynyel működik, minél kevésbbé viseltetik ellenséges indulattal a nemes társas örömök ellen, minél kevésbbé zavarja azokat. Ne vonuljon vissza teljesen a társasélettől, ne temetkezzék egyedüliségbe azzal a gondolattal, hogy másokat is erre kényszerítsen, mert végre is az ember kedélyéletének megvannak a maga ígényei, szükségei,

melyeket az ember egyesegyedül a társasélet körében elégíthet ki.

A hol már tényleges befolyása van a lelkipásztornak a szabad társasélet kialakulására, törekvésének első tárgya az legyen, hogy vessen gátat az erkölcsrontó összejövetelek, múlatások elibe, a minők a vendéglői, vagy korcsmai dorbézolások, az éjjeli kóborlás, a kártya, s általában a szerencsejátékok, s mindennemű dőzsölések. Különösen az érettebb ifjúság e tekintetben való magatartására fordítson a lelkipásztor nagy figyelmet. Faluhelyeken téli estéken mindkét nemű ifjúság a fonókákban szokott még napjainkban is összejönni. Legyen már gondja a lelkipásztornak arra, hogy az ilyen összejövetelek alkalmával az ifjak és leányok ne maradjanak kellő felügyelet nélkül a késő éjjeli órákig, de azt ne tartsa feladatának, hogy az ilyen összejöveteleket minden áron megszüntesse, a menynyiben jó és vídám társaságban jobban megy a munka, a kedély vídámul, gondolatok cseréltetnek ki, sőt anyagi tekintetben is haszna van ezeknek, mert így az összesnek kevesebbe kerül a világítás és a fütés, mintha minden házban külön folyna a fonás. Bizonyos azonban, hogy az ilyen társas összejöveteleknek csak úgy lehet jótékony hatásuk, ha jóhírnevű és erkölcsű családoknál, a ház fejeinek, vagy legalább fejének jelenlétében, felügyelete alatt és felelőssége mellett tartatnak, a mi nélkül teljesen elfajulhatnak ezek a fonókák, és sok erkölcsi rossznak válhatnak forrásaivá. Hasson oda a lelkipásztor, hogy ezen fonókák múlatságai vegyenek nemesebb irányt is olyanformán, hogy a társaság tagjai közül egyik, a közös beszélgetés megszakításával, egyszer-egyszer olvasson föl valamely léleknemesítő, szórakoztató könyvből, -- de a mit egyesek már megpróbáltak, hogy ima-órákká változtassák át az ilyen összeőjveteleket, az teljesen czéltévesztett dolog, mivel ez összejövetelek rendeltetése nem a

vallásos épülésben áll, s mert magyar népünk természete ilyen helyen a kegyeskedő gyakorlatokat semmiképen sem veszi be.

#### 24. §. Iparosélet.

Feltünhetik esetleg, hogy az iparoséletet is úgy emeljük ki, mint a mely a lelkipásztor befolyásának tárgya lehet. De ha meggondoljuk, hogy az ipar mily lendületet vett, milyen hatalommá lett korunkban; hogy mily sok ezeren találnak ezen a téren foglalkozást és tápláltatást; hogy mily sajnálatra méltó állapotok s a keresztyén életre veszélyes körülmények lépnek itt előtérbe, melyek ragályként terjednek népünk lelkületében; hogy a keresztvénellenes irányzatok s ezeknek gyermekeik, a communismus. a sociál-demokráczia mennyire termékeny talajt találnak különösen itten; hogy hamis jelszavak alatt hány agitátor zavarja népünk könnyen félrevezethető fiainak lelkét, — ha ezeket meggondoljuk: lehetetlen be nem látnunk, hogy itt az egyház s annak hívatalos képviselője, a lelkipásztor előtt tágas mező tárul föl, hol az Isten ígéje mellett sok másféle tevékenységnek is előtérbe kell lépnie, hogy a meglevő rosszat gyógyítsa, új bajok ellen védjen, s a keresztyénség ható erejét bíztosítsa.

Mindenelőtt az *iparossegédek* állapota követel különös figyelmet, főleg olyan helyeken és vidékeken, hol nagyobb számmal vannak. Legtöbbnyire oly korbeli emberek ezek, mikor az ifjúi frisseséggel és tevékenységgel szabadságvágy s a tetterő érzete párosul. Csak épen a legszükségesebb iskolai képzéssel ellátva, minden tapasztalat s az élet viszonyaiba és rendébe való belátás nélkül, házhoz és családhoz nem kötve, csak csekély hordozbató vagyon birtokában, könnyű szerrel menve városról-városra, vidékről-vidékre, a legkülönbözőbb befolyások változandóságának kitétetve, örökös forgolódásban majd jó, majd rossz embe-

rekkel, s magok között a közös hivatás és életmód, a közös sors és törekvés kapcsa által összekötve: keresztyéni életöket sok veszedelem fenyegeti, és a sokféle nyomás, nélkülözés mindennemű keresztyénellenes befolyásnak teszi ki őket. Ha hazulról nem hoztak érzéket a családi élet iránt, ha nem hozták el onnan a keresztyén kegyesség magvait, vagy ha kiölte ezeket lelkökből az élet: akkor az említett veszélyekben elpusztulnak, hitetlenségbe és erkölcstelenségbe sülyednek, s a családi és társadalmi életre, államra és egyházra nézve annyival inkább veszélyesekké válnak, mert gyakori lakást változtató életmódjuk következtében helytelen életelveiket és szokásaikat mindenfelé terjesztik, főként ha még maguk között valamely szervezetben szövetkeztek is.

Azután a quári munkások állapota is tekintetbe jő. Ezek már nem tartoznak mindannyian az ifjú emberek közé, s nem is követnek vándorló életmódot, hanem nagyobb részben egy külön vidéken megtelepedett emberek ezek, többnyire családapák és anyák. Legnagyobbrészben mitsem, vagy nagyon keveset tanultak, nincs ipari tanultságuk, s csak testi erejökkel működvén, egyszerűen gépmunkát végeznek. Vagyonuk nincsen; egyik bérlakásból a másikba költöznek, s minden falatjukat megszolgált pénzükön szerzik be. Keresetök rendszeressége a jövöt s a hitelezést illetőleg könnyelműekké teszi őket, holott, ha munkájok megszűnik, vagy betegségbe esnek, azonnal teljesen kenyér nélkül állanak. Gyermekeik, mihelyt képesek könnyű munkát teljesíteni, együtt dolgoznak a szülékkel, a mely körülmény következtében aztán rendszeres neveltetésükről, taníttatásukról szó is alig lehet. Munkájok gépies volta, foglalkozásuk egyformasága, az abban való változatosság teljes hiánya eltompítja öket, s mert megtakarításra alig gondolhatnak, s így csak némi vagyonhoz is alig-alig juthatnak, ez megzsibbasztja bennök az erőt,

az életkedvet, s nem csoda, ha mások kedvezőbb helyzetét, könnyebb életmódját látva, e miatt gyakran elkeserednek, vagy ez épen állandó beszélgetésük tárgyát képezi, és sokszor rendbontó kitörésekre vezeti őket. Természetes dolog már, hogy ezen gyári munkások helyzetében sok veszély rejlik a keresztyénségre, a keresztyéni életre nézve, a mely veszedelem annál nagyobb lesz, ha a gyártulajdonosok munkásaikat csak gépek gyanánt tekintik, melyeket ők csak azért tartanak mozgásban, hogy űzletők minél virágzóbb, minél nyereséghozóbb legyen.

Ide sorakozik még a napszámosok nagy serege, mely a nélkül, hogy valamely üzletet tanult volna, vagy valamely önálló munkát folytatna, ma itt, holnap amott, mindennemű kézimunkát teljesít. Helyzetök kevésbbé nyomott és aggasztó ott, hol kisebb számban fordulnak elő, s hol egyes családokkal való összeköttetéseik folytán csaknem teljesen bíztos keresetük van, — de rosszabb a helyzetök olyan helyeken, hol egy vidéken nagy tömeget képeznek, és sem saját csekély vagyonuk, sem régi, megszokott munkaadóknál bíztos keresetük nincsen, hanem sokszor távol a házi tüzhelytől és családtól, (mint pl. a vasúti munkások, vagy a távol vidékekről jövő aratók), az istenitiszteletet épen nem látogathatják, és sok esetben a legnagyobb elhagyatottságnak és tömérdek kísértésnek vannak kitéve.

Ilyen emberek számára egyes külföldi országokban az úgynevezett útazó prédikátorokat állították be, s nékünk is mindenesetre az a kötelességünk, hogy az ige erejével hassunk az ilyen elhagyatottakra, de a mennyiben ez alig lehetséges, a keresztyénség közvetlen ápolásán kivül még másoldalról is közelíteni kell hozzájok, hogy a keresztyénségnek alapot készítsünk és sikert bíztosítsunk ő nálok.

Minél több ilyen ember van függőben mestereitől, felügyelőitől, munkaadóitól, annál inkább ki vannak ezek

részéről az elnyomás, s ennélfogva az elvadulás veszélyének téve. Az tehát a lelkipásztor elsőrendű kötelessége: tegyen és tétessen meg mindent, a mi csak tehetségében áll, hogy a munkaadók emberséges bánásmóddal ne tekintsék a munkásokat gépek gyanánt, hanem mint olyan lényeket tekintsék őket, kiknek lelki és szívszükségeik vannak, épen mint nekiek, s kiknek a keresztyéni méltóság, kötelességek és remények épen olyan közös bírtokuk, mint nekiek magoknak. A mi nevezetesen az ipari alkalmazottakat, úgy a segédeket, mint a tanulókat illeti, vegye rá a mestereket, hogy tekintsék ezeket családjuk tagjaiul, s e szerint bánjanak velük. Lakásuk, élelmezésük, s teljes ellátásuk, mint régen volt, a mester házánál legyen; ne legyenek kizárva a családi ünnepélyekből, hanem elhagyott családjuk helyett találjanak egy más családot, melynek kebelében találják fel újra azt, a mit elveszítettek. Ha elnyomatás helvett szeretetet találnak, ez megőrzi őket az elvadulástól, s olyan légkörbe vonja be, melyben kifejlődhetik nálok a családi élet iránti érzék, a mi ismét számtalan veszélytől őrizi meg őket. Nagyobb városokban számtalan mesterlegény-beszállót találunk, melyek bizony a legtöbb esetben nem egyebek, mint a szennynek és piszoknak fészkei, s minden erkölcstelenségnek és bünnek melegágyai. Mondja el a lelkipásztor ilyen helyeken a mestereknek, hogy saját érdekökben áll, s államnak, vallásnak egyformán szolgálnak vele, ha valamilyen alakban utánozni igyekeznek azokat a külföldi, keresztyén alapra helyezett, tiszta otthont, jó levegőt és egészséges eledeleket nyujtó, de azért üzleti alapon nyugovó beszállókat (Herberge zur Heimat), melyek a külföld sok pontján, a kísérteteknek és bünöknek az ifjú iparosságtól való távoltartása nagy munkájában oly rendkivüli sikerrel működnek.

A mi a gyári munkásokat, napszámosokat, s általá-

ban a munkásosztály embereit illeti, hogy megőrízzük őket az elvadulástól, szükséges közöttük keresztyéni közszellemet költeni fel és ápolni, — a mire külön munkáik és életviszonyaik közössége folytán, különben is nagy hajlandóságuk lévén, oda kell a lelkipásztornak hatnia, hogy egészséges társas szellemet ébreszszen föl bennük, tehát tartsa tölük távol azt az osztályszellemet, mely minden más társadalmi osztály tagjai, s igen sok esetben az állami rend, a vallás és az egyház ellenében is ellenséges állást szokott náluk elfoglalni. Minden igénybe vehető eszközzel terjeszsze körükben azt a keresztyén szellemet, hogy tekintse közöttük magát mindenki a nagy egész egy részének, melyben abból a czélból foglal helyet, hogy a részére kijutott munka közben az általános emberi jólét terjesztéséhez ő is hozzájáruljon. Törekedjék arra a lelkipásztor, hogy a munkásosztály körében a jónak előmozdítására egyesítse azokat az erőket, melyek elszigetelve mitsem tehetnek; óvja az egyeseket a külső szükségtől, enyhítse a beállott szükséget, pótolja a veszteségeket, s. főként a családi élet tisztasága szükségének hangoztatásával állja útját a kísértések legkülönbözőbb nemeinek. Ha valahol, itt van szükség a lelkipásztori látogatásokra, melyekről majd hátrább fogunk beszélni. Mindenesetre nagyon fontos a munkások anyagi helyzete javítására czélzó minden működés is, s ha látjuk, hogy egyes nagy ipartelepemunkások élete könnyítésére takarékpénztárak, kölcsönpénztárak, fogyasztási egyletek, takarék-boltok, s más ilyen intézmények állanak fenn; hogy az alkalmazottak kedélyélete nemesítésére dalköröket, zene-egyleteket, vagy szellemi életők emelésere olvasóköröket, s nevelés, tanítás és továbbképzés czéljából mesterlegény- és tanonczegyleteket szerveznek, melyekben szóbeli tanítással, s megfelelő felolvasásokkal foglalkoztatják az iparosságnak különesen ifjabb elemét: ezen intézmények szervezetének tanulmányozása, s a mi abból a helyi viszonyokra alkalmazható, átplántálása, életbeléptetése, bármely lelkipásztorunknak is méltő és komoly feladatát képezheti.

#### 25. §. Egyetemes erkölcsi élet.

Az egyetemes erkölcsi élet körében vannak egyes olyan tünemények, melyek már magokban is, mint a keresztvéni élettől feltűnően eltérő jelenségek, különös figyelmet érdemelnek, nemcsak az illető személyekre való tekintetből, hanem a nyilvánosság végett is, melyben jelentkeznek, hol rendkivül káros hatással vannak a közegész erkölcsi gondolkodására, magatartására, A társadalom erkölcsi érzetének ily megsértése ellen rendőri óvintézkedései által már az állam is több vagy kevesebb szigorral föllép ugyan, de ez az egyházi társadalmat nem elégítheti ki. Az állam kimondhatja, hogy "ense recidendum est", de az egyház szolgájának jól kell tudnia, hogy erőszakkal itt minél kevesebbre mehet, s nekie azoknak az egyéneknek gyógyítására és javítására kell törekednie, kiktől az erkölcsi botrányok erednek, részint hogy azok lelkét megnyerje az idvességnek, részint hogy az ártalmas elveket és az erkölcstelen életet ne terjeszszék az ilyen egyének, s rontó méreg gyanánt ne hassanak a gyülekezetben. Az egész gyülekezet minden tisztességes tagjának, férfiaknak és nőknek szerető támogatására van itt szüksége a lelkipásztornak, ha e téren eredményt akar felmutatni.)

Az egyetemes erkölcsi élet ilyen betegségei közé tartoznak már azok az intézetek, üzletek és személyek, a melyek és a kik az erkölcstelenséget teljes nyilvánossággal táplálják, s melyek, mint rákfene, ártalmas betegségek mérgét árasztják el a gyülekezet testében, minők a bordélyházak, a romlott csőcseléket tenyésztő lebújok, a játékbarlangok; ide tartoznak továbbá az iszákosság, a dologkerülés, a kóborlás, a koldulás.

A fődolog ilyen körülmények között az, hogy javítsuk a személyeket, kiktől az erkölcsiség ily megsértése és veszélyei erednek; próbáljuk meg visszavezetni őket az erény útjára, a mire nézve azonban, jegyezzük meg mindjárt, a tanítás, az intés általi, tehát pusztán a bensőre való hatás, tapasztalat szerint nem mindig elegendő. Külső körülményeikre nézve is részvétet és segélyt igényelnek ugyanis az olyan emberek, kik szegénység, munka, vagy munkaeszköz hiányában vetemedtek bűnös életre. A lelkipásztornak fönséges szép belmissziói teendője az, hogy az ilyen embereket, a társadalmi erők igénybevételével juttassa munkához; valamint eszközölje ki azt is, hogy a munkakerülők, a kóborlók, a még munkabíró koldúsok jussanak oly felügyelet alá s oly környezetbe, hol munkát kapván, a szorgalom példányképeit láthatják magok előtt. kiktől megtanulhatják, hogy a szorgalom mily jutalmazó gyümölcsöket terem, s mily jótékony hatással van a keresztvén élet megőrzésére és növelésére. Játékosoknál és iszákosoknál szintén nem ritkán sok függ attól, hogy külső helyzetők javítása által a munkához bátorságot és kedvet kapjanak, hogy a kedvencz bűneikre csábító alkalmat vegyük el előlük, a mikor aztán mindenesetre arról is kell gondoskodnunk, hogy nemesebb élvezetekhez és múlatságokhoz juthassanak. (Mértékletességi társulatok.) A viszonyok és személyek szerint még szükségessé lehet az is, hogy olyan embereket, kik ezen bűnök valamelyikének rabjai, nyilvános intézetekbe, koruk szerint javító-, vagy dologházakba vitessük be. De ezt, mint legutólsó eszközt, csak akkor vegyük elő, ha már minden más kísérlet sikertelennek mutatkozik.

A mi a *fajtalanság* bünét illeti, a jelzett bünök között ez van népünk életében legszélesebben elterjedve. Itt mindenekelőtt a büntől való megóvásra kell figyelmet fordítani. Nem kell bizonyítgatni, hogy már a családban

meg kell tenni mindent a keresztyén érzület megőrzése és ápolása, s a növekedő nemzedék lelkiösmeretes gondozása által. De már a családnak is szüksége van a kivülről jövő segítségre. A gyülekezeti tagok tartsák fontos feladatuknak, közös munkálkodás által megelőzni mindazokat a kísérteteket, melyek az ifjúságot rabul ejthetik. Nagyon sok függ itten attól, hogy mindkét nemű ifjúság múlatozásaitól és társas összejöveteleitől maradjon távol minden, a mi az illemet, a jó erkölcsöt sérti, s hogy ébreszszünk érzéket az egyszerűség iránt, s a divatkórság és csinált élvezetek ellen. Ha a gyülekezetben komoly és értelmes szellem mutatkozik, s ha helyes e tekintetben az általános életirány: ez által már sokat megnyertünk, Különösen olyan leányokra fordítson a lelkipásztor nagy figyelmet, kik külső helyzetüknél fogva könnyen a kísértők kezébe juthatás veszélyében forognak. Ide tartoznak azok, kik mint cselédek kénytelenek idegen családoknál keresni kenyeröket, vagy a kik boltokban, gyárakban, vagy valamely üzletben nyernek, mint munkásnők alkalmazást. Mily sok jót tehet az ilyen esetekben, ha a gyülekezet női tagjai egyesülnek olymódon, hogy az ilven leányok elhelyezéséről, vagy a szolgálat nélkül maradtak foglakoztatásáról gondoskodnak mindaddig, míg azok újra helyhez jutnak. De a bünnek valamint megelözése, úgy gyógyítása is közös gondozás és tevékenység által vezethet csak sikerre. Nem elég az elesettet csak lelkipásztori szavakkal illetni, bűnének tudomására juttatni s javulásra felhívni. Az ilyen leányok, különösen ha a bünből keresetágat csináltak, a közmegvetésben nem ritkán oly mélyen alászállanak, hogy egyetlen kéz sem nyúlik ki fölemelésükre, s a szerencsétlen eltaszítottak méltán kétségbe eshetnek megjavulhatásuk s újra fölemelkedhetésük felől, s e miatt már sokan visszaestek a bünbe, melyből menekülni igyekeztek. Segélyre van ezeknek szükségük, s a könyörülő szeretetnek meg kell

előttük a visszatérés útját könnyíteni. A lelkipásztornak az már itt a teendője, hogy egyesítse a jobbakat, kik valamely úton gondoskodjanak az ilyen bűnbánók elhelyezéséről és foglalkoztatásáról, akár úgy, hogy mint cselédek kapjanak azok egyes családoknál alkalmazást, akár úgy, hogy módot nyerjenek valamely tisztességes üzlet folytatására. Fődolog az, hogy a szerencsétlent újra megnyerjük a társadalomnak. A külföldi protestáns országokban az úgynevezett "Magdolna-intézetek" foglalkoznak az ilyen nők gondozásávál.

De a lelkipásztornak s az általa kezelt belmissziónak mindezen munkái a siker előföltétele gyanánt azt követelik meg, hogy a világi hatóság a maga parancsával szüntesse és zárja be mindazokat az intézeteket és üzleteket, melyek az erkölcstelenséget ápolják és terjesztik. Az egyháznak akár hívatalos, akár hívatalon kivüli fáradozásai csekély, vagy épen semmi eredményt sem tudnak felmutatni, ha az állam létjogot ád a bordélyházaknak; ha eltűri a rossz személyek kezében levő lebújokat, melyekben mindennemű, fajtalan csőcselék gyülekezik; ha megengedi, hogy egyes üzérek erkölcstelen képeket s ártalmas mérgű íratokat terjeszszenek a nép gyermekei között. Ha ezekef eltűri az állam, vagy általában a polgári hatóság, a lelkipásztornak s az egyház jobbjainak nem marad fenn más teendőjük, mint hogy az államot, vagy a polgári hatóságot teljes komolysággal figyelmeztessék a kóros állapotra, s ha ennek nem volna semmi haszna, a közvéleményt nyerjék meg a jó ügy számára, s tegyenek meg mindent, a mit csak szó és saját jogkörbe eső intézkedés által megtenni lehet, hogy a kór lehetőleg minél kevésbbé terjedjen. A közvéleményt pedig templomi beszédei által is ugyan, de különösen lelkipásztori tevékenysége által hódíthatja meg e czélra a lelkész, összehozván a jobbakat a szent ügy érdekében a bűn megostromlására.

#### 26. §. Az általános művelődés terjesztése.

Az általános művelődés terjesztése nem egyházi ügy ugyan, de veszedelmes tévedés volna azt az egyházi működés köréből kirekeszteni, mikor tudjuk, hogy az általános emberi műveltség és a keresztyéni műveltség a legszorosabban összefüggenek egymással. Ha az általános műveltséget a keresztyén műveltségnek kell áthatnia, megtisztítania és megszentelnie, másoldalról a keresztyén műveltség sem jöhet létre, ha az embernek tehetségei és erői föl nem költetnek, nem gyakoroltatnak és nem képeztetnek. A hol hiányzik a szellemi képzettség iránti érzék, ott hajlandóság sincs a szent dolgokkal való foglalkozásra, vagy ha ez megvan is, aggasztó tévedéseknek vannak az emberek kitéve, a mint ezt a tévútakra jutott pietismus, a mysticismus, vagy akár a hazai nazarénismus története bizonyítja.

Kétségtelen dolog, hogy az általános műveltségnek a gyülekezet kebelében való terjesztése a keresztyénség ápolását lényegesen előmozdítja, azt támogatja s neki sikert bíztosít. Az általános műveltség ugyanis megnehezíti a rossznak bejutását, s a hol a rossz megvan, annak eltávolítását megkönnyíti. Az általános műveltség a magasabb, a nemes foglalkozások, élvezetek és szórakozások iránti érzéket fölébresztvén, ápolván, ez által sok tévedés vagy bűnre vezető alkalom előtt elzárja az útat.

Igen jótékony hatással lehetnek e tekintetben az olyan intézkedések, melyek az iskolát már elhagyott ifjúság, vagy akár a gyülekezet teljesen felnőtt tagjai folytatólagos oktatására, szellemi és kedélyéletök emelésére, nemesbítésére szolgálnak. Ilyenek pl. az ifjúsági egyesületek, melyeknek czéljuk az oktató szórakoztatás, a közös foglalkozás, megfelelő előadások tartása és hallgatása; vagy ilyenek a gyülekezeti ének- és dalegyletek, zenekörök felállítása, mely

előbbiek a templomi éneklésre is jó hatással vannak, bár természetesen a világi dal művelését is czélul tűzik ki. Fontos továbbá a gyülekezet általános művelődésére, hogy legyenek benne olvasó-egyletek és népkönyvtárak, melyekben ne pusztán keresztyén irányú könyveket találjanak azok tagjai, minők volnának pl. a bibliamagyarázati, egyháztörténelmi, missziótörténelmi, hit- és erkölcstani könyvek, egyházi és vallásos lapok, stb., hanem ezek mellett legyenek abban a könyvtárban természettani, világtörténelmi. életírati, házi és mezei gazdászati, kertészeti, üzleti, szépirodalmi művek is, egyszóval mind olyan munkák, melyek a különböző foglalkozású és gondolkozású gyülekezeti tagok igényeire tekintettel válogattatnak össze. A mindinkább terjedő ponyvairodalommal szemben, főleg az iskolás gyermekek útján terjeszsze a lelkipásztor mindazokat a traktátusokat is, melyeket akár a "Magyar Provallásos testáns Irodalmi Társaság", akár a "Vallásos íratokat terjesztő angol Társaság" ad ki népünk számára. Ilyen traktátusokból tartson magánál, vagy tartasson az iskolában a lelkipásztor mindig megfelelő mennyiséget, s használjon föl minden alkalmat azok ajánlására és megvétetésére. Óva intse tehát a lelkipásztor az ő híveit a ponyvairodalom azon fattyúhajtásaitól is, a melyek csak arravalók, hogy elégületlenséget, társadalmi zavarokat teremtve, elvonják a nép szívét és lelkét Isten oltárai mellől. Az elmondottakon kivül hasson még a lelkipásztor arra is, hogy gyülekezetének tagjai az ízléstelen és erkölcstelen képek iránt ellenszenvet kapjanak, s jó képeket szerezzenek.

## 27. §. Gyülekezeti szegények gondozása.

Fontos belmissziói teendője a lelkipásztornak az, hogy gyülekezetének tehetős tagjaival együtt gondoskodjék a gyülekezeti szegényekről, a kik közé sorozzuk a gyüleke-

zeti árvákat is. Mindenki tudja, hogy a szegénységben mily veszedélmek és akadályok feküsznek a keresztyén életre nézve s a keresztyén élet előtt. A keresztyénség érdekében tett minden munkánk gyakran keveset, vagy épen semmit sem ér, ha nem gondoskodunk előbb a külső szükség és nyomor elhárításáról, vagy legalább enyhítéséről. A szegényápolásban, mint egyik nagy keresztvén kötelesség betöltésében, keresztvén érzületünket mutatjuk meg, de ugvanakkor nagy mértékben hozzájárulunk ahhoz is, hogy ezt az érzületet a szegényeknél is ápoljuk és erősítsük, s az által, hogy irántuk a felebaráti szeretet érzelmét tettekben mutatjuk ki, az evangyéliomnak is hatást bíztosítunk szíveikben. Boldog az a gyülekezet, melyben a keresztyén jótékonyság iránt való élénk érzés uralkodik! Olyan mező ez, a melyen a lelkipásztor gazdag gyümölcsöket várhat a maga munkája után. Oda irányozza tehát működését, hogy buzdítsa föl az ezen tekintetben való jótékonyságra gyülekezete tagjait, s vezesse azt helves irányban szeretetének ilyen kimutatására.

Az volna a helyes, ha az apostoli kor gyülekezeteinek szegénygondozása elevenülne fel újra, mikor az atyafiúi szeretet alapján a gyülekezet tehetősei gondozták a gyülekezet szegényeit, és pedig kezdetben az apostolok közvetítése, későbben a gyülekezet kebeléből s általa választott férfiak, a diakonusok által. Mikor az állam elismerte a keresztyén egyházat, pl. Nagy Károly birodalmában a szegények gondozása, vagy inkább támogatása, a keresztyén jótékonyság megzavarásával, kényszerköteleséggé lett, majd meg a hierarchia idején a püspökök tekintették magokat a szegények gondozói gyanánt, s az egyháznak adott tized egyrészét a szegényekre fordították vissza. A reformáczió e téren újra a hitben gyökerező szeretethez, mint a jótékonyság alapjához tért vissza, de az ügy protestáns országokban is lassanként oda fejlődött, hogy a

gyülekezeteknek lett kötelességökké szegényeiket eltartani; lakóhelyeket állítottak részökre, s az adókötelesek bizonyos adót fizettek a szegényekért is.

Ámde az ilyen s az ezekhez hasonló intézkedéseknek, bármilyen értékesek voltak is azok különben, úgy hogy az ilvenekről a pogány világnak még csak sejtelme sem volt. ezen intézkedéseknek mindenesetre több árnyoldala is volt. A mi magokat a szegényeket illeti, csak az ő testi szükségöket vették tekintetbe, s nem egyúttal személyiségöket, lelki szükségeiket is; egyforma bánásmódban részesítették a saját hibájokból, vagy a saját hibájok nélkül szegénynyé letteket, a mivel azt érték el, hogy a saját hibájok miatt szegények arczátlanul követelték a támogatást, s úgy fogadták azt, a mely öket méltán megillette; míg a saját hibájok nélkül való szegények közül többen inkább lemondtak a támogatásról, vagy megtört szívvel fogadták el az adományt, ha nem érezték, hogy személyes értékökért kapják azt, s hogy nekiek épen erre tekintettel nyujt segédkezet a mentő szeretet. A mi pedig a tehetősöket illeti, a szegények növekvő szükségei miatt nemcsak mindig súlvosabb lesz ily módon vállaikon a szegényadó terhe, hanem a jótékonysági érzék is egészen eltompul nálok. Az önkéntes jótékonyságra való hajlam természetesen megszünik ott, hol az ember kényszerítve van adni, a mi ismét a saját keresztyén élet gyöngülésére mutat. Az ilyen szegénygondozás mellett a tehetősöknél a részvét, a szegényeknél a háládatosság érzése szenved, mert amazoknak az adományt csak mint külsőt kell nyujtani, emezek pedig, mint olyat követelik azt, melyre ök igényt tarthatnak, melyhez nekiek joguk van, s a közöttük, az adományozók és elfogadók között közvetítő gyanánt álló polgári hatóság miatt minden közvetlen összeköttetés megszakadván, egyik a másikat személyesen nem is ismeri.

A belmisszióé az érdem, hogy a törvényileg szabályo-

zott szegényügy ezen árnyoldalait fölismerte, s most már arra törekszik, hogy a segélyezést a szegények személyes gondozásával, erkölcsük emelésével s a szegény gyermekek iskoláztatásával hozza kapcsolatba. Ma már mindenfelé ismerik azt az elvet, hogy az egyháznak s az egyház első tisztviselőjének az igaz keresztyén szeretet lelkével kell a dologhoz látnia. A szegényeknek nemcsak testi szükségeivel, anyagi nyomorúságával foglalkoznak most már, de annak a fölségesen szép, egy angol nötől, Fry Erzsébettől származott elvnek alapján: "Charity to the soul is the soul of charity", a mi annyit jelent, hogy a lélek szeretetében áll a szeretet lelke, - egyházi hatóságok, gyűlekezetek és lelkipásztorok mind nagyobb számban arra törekesznek, hogy kellő intézkedések által a gyülekezeti szegények vallásos érzületére is hassanak Legújabb, 1907-ben megerősített egyházi törvénykönyvünk pl. a 128-130. §-okban a szegényekről és árvákról a presbyterium által választandó külön gondnok útján intézkedik, s esetleg a hazai intézetekben kiképzendő diakonusok és diakonisszák közreműködését is elvül mondja ki. A ki így a szegényügy élére állott, az vezeti az illető egyházközségben a szegények és árvák segélyezését, s felügyel a református vallású iskolakötelezett árvák iskoláztatására, erkölcsi és vallásos neveltetésére. A szegények és árvák létszámáról, szükségleteiről, s a segélyezés módjáról időrőlidőre, különösen az iskolai év kezdetén az árvák iskoláztatásáról a presbyteriumnak jelent, egyházlátogatás. alkalmával az esperesnek vagy helyettesének a szegények és árvák ügyeiről felvilágosító adatokat szolgáltat. Ugyanezen törvénykönyv 14. §-ának d. pontja a presbyterium teendői közt felsorolja "az egyházközségi tehetetlen szegényekről, árvákról, ez utóbbiaknak különösen iskoláztatásáról való gondoskodást" is. Ezen bölcs intézkedések következtében a gyülekezet, nem mint rendezetlen tömeg gyakorolja többé a szegények között a szeretet munkáját, hanem azzal megbízott egyén által, ki mint egyházi, vagy mindenesetre az egyház szolgálatában álló ember, a szegények lelki szükségeiről is gondoskodni tartozik. Ha aztán a gyülekezetben főként nőegyletek alakulnak a gyülekezeti szegényügy támogatására, ezzel meg inkább megvalósítjuk azt a nemes törekvést, mely a szegények személyi gondozásában látja a nagy czélt legkönnyebben megközelíthetőnek. Nagyon helyes az az intézkedés Debreczenben, hogy a szegények részére egy külön telep áll fenn, az úgynevezett "Ispotály", mely azonban református szegényháznak volna jobban nevezhető, s melyet egy külön lelkész vezet, — de anyagi erők hiánya miatt ilyen intézményre csak nagyon kevés más helyen lehetne még gondolni is.

Fontos dolog az is, hogy ne csak a tehetősök működjenek a szegények érdekében, hanem magok a szegények is segítsék és támogassák egymást kölcsönösen, a mi pl. olyformán történhetik meg, hogy a szegények egymás segélése czéljából saját csekély filléreiket valamely ily czélra szolgáló egylet pénztári könyvein saját betegségök esetére, vagy pl. temetési költségeik fedezetére összerakják.

Ha aztán az a kérdés áll előttünk, hogy vajjon a lelkipásztor részt vegyen-é személyesen, vagy ne vegyen részt a szegények segélyezésére szolgáló adományok kiosztásában? — erre nézve mindenesetre két felfogás áll előttünk: az egyik az, hogy ne vegyen részt abban, mert gyanúnak teheti ki magát, s hogy ez a munka alatta áll az ő hívatala tekintélyének; a másik, a mely előtt mi szívesen meghajlunk, az, hogy, igenis, vegyen abban részt mindenkor és mindenütt, a mikor és a hol csak lehet; kivált nagyobb, általánosabb inség, tűzkár stb. enyhítésére szolgáló segély kiosztásánál legyen mindenkor jelen; mert az ő ottléte, közreműködése a legjobb hatással van minden

irányban; neki magának alkalmat nyujt sokszor olyanokkal való érintkezhetésre, a kiket más úton meg se közelíthet, s mintegy elkészítve hozza neki a jó földet, melybe az evangyéliomi hit és erkölcs tiszta magvát kellő időben elhinthesse; a segélyezettekben, sőt egyebekben is bizalmat, becsülést kelt saját lelkipásztori személye, tiszteletet állása iránt, s ezzel más téren való munkálkodásának is alapot készít. De meg a lelkipásztor jelenléte, közreműködése, — mely kisebb egyházakban, vagy alapítványi jótéteményeknél, hol az alapító emléke iránt hálát kell gerjeszteni, nem is nélkülözhető, — csöndesíti az irígykedésre, zúgolódásra való hajlamot, és megnyugtatólag hat abban az irányban, hogy a segély arra érdemeseknek s a valódi szükség mérve szerint osztatik ki.

#### 28. §. A sociális kérdés.

Hogy az úgynevezett sociális kérdés az egyház szolgájának épen lelkipásztori munkájával a lehető legszorosabb összeköttetésben áll, azt teljesen fölösleges fejtegetnünk, mihelyt tisztában vagyunk a sociális kérdés, ezzel egybefüggőleg a socialismus, és az ezzel rokon, vagy torzképét alkotó rendszerek fogalmával.

Nem hagyhatják tehát úgy el e területet, melyen a közelebbiekben foglalkoztunk, s melylyel a most mondandók a legszorosabb szervi kapcsolatban állanak, hogy a mennyiben ez egyáltalán lehetséges, meg ne ismertessük e fogalmakat.

Sociális kérdés alatt általában egész csomó olyan feladatnak gyűjtőnevét értjük, a melyek megoldását az emberek társas egyűttélése követeli, közelebbről pedig azt a mozgalmat nevezik így, melynek czélja az alsó, a vagyontalan, a bérmunkás osztályok helyzetét a tökés és vállalkozó osztálylyal szemben javítani, és ez osztályok tagjait

teljesen a mai polgárosodás áldásainak részeseivé tenni. A sociális kérdés szükebb értelemben a munkabérkérdést jelenti. Ez a kérdés olyan régi, mint maga az emberi polgárosodás, s minden korszakban előtünik az, mint a szegények és gazdagok közötti ellentét.

Socialismus alatt azt a tudományos elméletet és gyakorlati törekvést értjük, mely a társadalmat gazdasági tekintetben akként akarja alapjaiban újjászervezni, hogy az egyén ne önállóan és saját felelősségére vegyen részt a javak termelésében, hanem valamely nagyobb szervezet szabályozza mindenkire nézve egyrészt a termelést, másrészt a javak szétosztását. Szinte lehetetlen azonban a socialismusnak, ennek a még folyton forrásban levő, ki nem alakult rendszernek teljesen elfogadható fogalmát adni, csak annyi a bizonyos, hogy egy sajátságos társadalmi rendszer az, mely lényegesen eltér attól, mely a magántulajdonjogon és a munkabérrendszeren felépült. A modern socialismus leginkább a tőke ellen harcol, s němelyek úgy határozzák azt meg, hogy a socialismus a modern proletármozgalomnak elméleti kifejezése, míg mások szerint az alsóbb, a szenvedő osztályok nemzetgazdaságtana az. Egyebek közt van békés, van forradalmi, van keresztven socialismus is; az első békés külső eszközökkel. a második erőszak útján akarja az emberiséget a sociális államba átvezetni, míg a keresztyén sociálismus az egyházi és vallásélet segélyével igyekszik a bajt orvosolni. A békés és keresztyén sociálismushoz egészen közel áll annak az iskolának az irányzata, mely az öntevékenységben keresi a gyógyszert.

A sociál-demokráczia meg egy politikai vagy társadalmi párt, mely a sociális kérdés megoldására törekszik az állam és polgári társadalom mai rendszerének megdöntése, főleg pedig a rang- és osztálykülönbségek megszüntetése útján. Tisztán felfogott nézete szerint a munka minden érték

kútfeje, és minden tökeképződés alapja. Minthogy pedig a mai tökés termelési mód e felfogással ellentétben áll, a sociál-demokráczia a töke által való termelési mód teljes mellőzésére törekszik, ha másként nem, még forradalom útján is.

Nem lehet czélunk ez irányzatoknak a keresztyénséggel való viszonyát, vagy egyes tételeikben ennek szellemével való ellenkezését mutogatnunk, csak annyit óhajtunk jelezni, hogy a keresztyénség háttere is nagy társadalmi harcz, s hogy a keresztyénség is a szegényeket veszi pártfogásába a gazdagok ellen, midőn a bibliában amazokat boldogoknak mondja, emezekre pedig jajt kiált. A sociál-demokráczia és a communismus, — mely utóbbira hátrább még visszatérünk — nagyon szeret Jézusra és a keresztyénségre úgy hivatkozni, mint a ki volt az első nagy sociálista, és a mely a communismus tanait mindjárt léte kezdetén a jéruzsálemi gyülekezetben megvalósította, hol mindnyájoknak mindenek köz vala.

A hol már ilven irányzatok embereivel találkozik a lelkipásztor, magyarázza meg nekiek, hogy miféle szegényekről beszél ottan Jézus, hol őket boldogoknak mondja, s hogy nem kiált ő jajt mindenféle gazdagra, hanem csak azokra, kik mammont csinálnak az ő kincseikből, s a kik az ő munkásaik bérét visszatartják. Mondja el nekiek, hogy ők ne hivatkozzanak a bibliára, hogy ebből bizonyítsák be tanaik igazságát, mert ök nem azért akarják a gazdagoktól javaikat elvenni, hogy ezek is részesülhessenek a szegényeknek ígért lelki áldásokban, hanem hogy a szegények is részesedjenek a gazdagok javaiban. Mondja el nekiek, hogy az életet ismerő, arra támaszkodó keresztyénség nem vallhat olyan tant, mely szerint a gazdagnak, csak azért mert gazdag, el kellene kárhoznia, míg a szegénynek, csak azért mert szegény, idvezülnie kellene. Hiszen nem tekinti minden gazdag mammonnak a maga vagyonát, nem lopott jószág minden birtoktulajdon, és a szegények közül hány és hány van olyan, ki saját maga az oka szegénységének, örökségét, eldorbézolván a napi keresetét. eltékozolván Ugyan hogy taníthatná azt a keresztyénség, hogy egy jószivű, nemes, adakozó gazdagnál kedvesebb volna Isten előtt egy romlott lelkű, hitvány, részegeskedő szegény?! Hozza tehát a lelkipásztor alkalmilag tisztába az ő gyülekezete körében a biblia ilven tanait. De végre azt is mondja meg a communistáknak, hogy ne hivatkozzanak ök az első keresztyének vagyonközösségére, mint a melyet föltétlenül megczáfol Anániás és Safira története, a mely Csel. 5, 1-10. szerint abban állott, hogy ezen házaspár eladván a maga örökségét, egy részt alattomban megtarta annak árából magának, s csak a többit tevé le az apostolok lábai elé, és azt mondták férj és feleség Péternek, hogy annyi pénzen adták el örökségüket, a mennyivel beszámoltak, mire ez így szólott Ananiáshoz: "nemde, ha megtartottad volna a mezőt, nem tiéd volt volna-é, és minekutána eladtad, nem a te hatalmadban volt-é az ára?" Mondja el tehát a lelkipásztor, hogy a jéruzsálemi gyülekezet úgymondott vagyonközössége a lelkeknek ama közössége volt csupán. melyben a gazdag a maga javaiból juttatott a szegényeknek, hogy ne legyen éhező a gyülekezetben. Anánias és Safīra története föltétlen értékű bizonytték azon beszéd ellen, hogy az első keresztyének vagyonközösségben éltek volna. Egyébiránt ismerje be, hogy a keresztyén egyház történetében sok olyan mozzanattal találkozunk, a melyek mintha igazat adnának azoknak, a kik a keresztyénséget és a communismust egyértékű és jelentésű fogalmaknak szeretnék feltüntetni. Hivatkoznak ugyanis az elsőkori keresztyének agapéira, közös szeretetvendégségeire; arra, hogy az egyház a papokra nézve fenntartotta a vagyonközösségi elvet; arra, hogy a keresztyénség kebelében számos szekta keletkezett, melyek kisebb-nagyobb mértékben vagyonközösségre törekedtek: a valdensek, az apostoltestvérek, humiliaták, patarénusok, beghárdok és lollhardok, a szabad szellem testvérei, a melyek részben nöközösséget is hirdettek, — de a lelkipásztor, beismervén e történeti tények valóságát, mondja el aztán, hogy az agapékat épen azért törölte el az egyház, mert a communismus felé hajolván, elkorcsosultak; hogy a papi vagyon közössége, a hol az fennállott, csakhamar megszünt, s végre, hogy mindazok a szekták, melyek valaha a vagyonközösséget hirdették, magokban hordván a romlás csiráit, rövid fennállásuk után egytől-egyik megszüntek, s mert a reformáczió kebelén növekedett, socialisztikus irányú szekták sem mutatkoztak életképeseknek, a minők a táboriták, nikolaiták, adamiták, cseh testvérek s részben az anabaptisták is voltak.

A sociális kérdések iránti érdeklődés, sőt maga a socialismus, a sociál-demokráczia eszméje immár hazánkban is mindinkább terjedőben vannak, és pedig úgy az ipari, mint az agrár-sociálismus. Nagyhangú agitátorok izgatnak ez elvek mellett, kiknek ajkairól a félig tanult, vagy tanulatlan nép előtt oly igen tetszetős jelszavakat halljuk az állam, a vallás, a család, a tulajdon ellen. Be kell magunknak vallanunk, hogy ma már a socialismus és sociál-demokráczia oly nagy hatalmak mi nálunk is, a melyekkel államnak, egyháznak számolnia kell. Ez irányzatoknak főbb követelményei: az állam által segélyezett sociálisztikus szervezetű termelési szövetkezetek léteáltalános, egyenlő és közvetlen választószavazó-jog titkos szavazattal; a nép közvetlen törvényhozása, hogy a béke és a háború felett egyedül csak a nép határozhasson; a hadkötelezettség általánossága, de állandó hadsereg nélkül; ingyenes jogszolgáltatás és népoktatás; a népnevelésnek az állam által általánossá és egyenlővé tétele, a felekezeti iskolák megszüntetésével, s a

vallásnak tisztán magánügygyé nyilvánítása; az állam háztartásának a tennálló adórendszer teljes eltörlésével az általános progressiv jövedelmi adó alapján való szervezése; a gyermekmunka eltiltása s a rabmunka szabályozása stb. — Főként az agrár-sociálismus ellen igen sok oldalról sürgetik hazánkban s mint a baj orvoslását ajánlgatják a munkásbérszerződés föltételeinek javítását; a kisbirtok és kisbérlet kiterjesztését; a gazdasági műveltség emelését; helyes cselédtörvény létesítését; a termelés belterjességének emelését; az egyoldalú magtermelés megszorítását; megfelelő iparágak felkarolását; a munkásvédelem és munkásbíztosítás szervezését; a terhes adóügy reformját; munkaközvetítést; a socialisztikus izgatás megakadályozását; az egyesületi ügy szabályozását; a hatóságok tapintatos és czéltudatos eljárását, és végül a vallásos érzület erősbítését.

Mondanunk sem kell, hogy ezen itt felsorolt követelmények és orvosságok közt akárhány van, sőt a legtöbb is olyan, melylyel az egyháznak és az egyház szolgáinak lehetetlen nem rokonszenvezniök, a honnan egyedül csak arról lehet szó, hogy ki kell ez ügyet, a sociális ügyek vezetését venni a tudatlan, a rosszakaratú izgatók kezéből; meg kell a szóban forgó irányzatokat, törekvéseket tisztítani minden reájok ragadt szennytől, s ebben az értelemben minden lelkipásztornak foglalkoznia kell a sociális kérdéssel, a minthogy erre már előző czikkeinkben is bőven rámutattunk.

Teljesség kedvéért röviden megemlítjük azt is, hogy a socialismusnak elfajulásai a communismus, az anarchismus és a nihilismus.

A communismus, vagyis vagyonközösség a magántulajdon ellen irányuló rendszerek közt a legélesebbik, mely az élet minden kellékének és az élvezetek megosztásában absolut egyenlőséget akar, s a magántulajdon teljes eltörlését követeli; főkivánsága, hogy nemcsak a föld és a tőke

közös tulajdon legyen, de a termés és a munka is egyenlően oszoljon meg. E rendszerrel fentebb már foglalkoztunk.

Anarchismus, vagy anarchia szó alatt közönségesen a közélet amaz abnormis állapotát értik, melyben a felsőség uralma meggyengül, vagy megdöntetik, s a közhatalom tekintélyét s vele együtt a jogrendet erősen megtámadják és ingatják. Az anarchia alapelve minden tekintély, kényszerítő hatalommal bíró felsőség ellen indítandó erőszakos küzdelem. Az anarchismus teljes tagadása az államéletnek; de hogy hívei, az anarchisták, mit akarnak a mai jogrend helyére tenni, a felől, úgylátszik, még nem tartották időszerűnek gondolkozni és gondoskodni, vagy pedig elfogadják a velök rokon nihilistáknak erre a kérdésre adott azt a feleletét: "semmit!"

A nihilismus végre, mint politikai irányzat, gyűlölet minden iránt, a mi az államban és az egyházban, mint a történeti fejlődés terméke áll fenn. A nihilismus az állam és társadalom egész modern szervezetét halomra akarja dönteni úgy, hogy semmi (= nihil) se maradjon meg belőle.

Egyházunk lelkipásztorainak, — Istené legyen a hála s a magyar nép józan gondolkodását illesse érette a dícséret! — anarchikus és nihilisztikus irányú emberekkel nincsen dolga, de fejtegetéseinkből nyilvánvaló dolog, hogy ismeretségben kell lennie a sociális kérdés irodalmának minden oldalról jövő termékeivel, hogy az ügy agitátorait, apostolait esetleg saját fegyvereikkel verhesse le, útasíthassa vissza.

## 29. §. Az iskola gondozása.

Eddig úgy tekintettük a gyülekezetet, mint egészet, s most már közeledünk ahhoz, hogy a gyülekezet családairól s egyes tagjairól beszéljünk. De a gyülekezet, mint egész s a gyülekezeti családok és egyesek között van egy pár közbenső intézmény, a melyekről szólanunk kell. Vegyük ezek közt elsőnek az *ískolát.* 

Az iskolaügy gondozását az egyház mindig kiváló teendőjének tartotta, s szolgáit annak irányában nagy hatáskörrel ruházta fel. Volt olyan idő, mikor az ifjúság oktatásával csakis az egyház szolgái foglalkoztak, s már a régi egyházi atyák emlegetik a népiskolákat. A középkorban háttérbe szorultak ezek, de a római katholikus egyházra is hatást gyakorolt reformáczió óta újra teljes erővel előtérbe lépett a népnevelés, ezzel összeköttetésben a népiskolák fontosságának kérdése. Nagy gondot fordított erre hazánkban is a protestáns egyház, egyik református kánon szerint úgy tekintvén az iskolákat, mint az egyház veteményes kertjeit ("Scholae seminaria sunt Ecclesiarum", mondja a Komjáthi-féle IV. oszt. I. canon), s egyházunk, iskolai ügyei vezetésére kivívott autonomiáját mindig a legnagyobb szívóssággal védelmezte. Különben hazánkban jelenlegi viszonyaink között a nevelés- és oktatásügy legfőbb vezérlete az államot illeti (1868. XXXVIII. t.-cz.), de mi a presbyter-képviseleti rendszeren és általában a tudományon nyugvó protestáns egyházakra nézve a felekezeti iskolák fenntartása mellett buzgólkodunk, s csakugyan az említett 1868. évi deczember hó 5-én szentesített s népiskolai közoktatásról rendelkező XXXVIII. t.-cz. 11. §-a ki is mondja, hogy "a hitfelekezetek mindazon községekben, hol híveik laknak, saját erejökből tarthatnak fenn és állíthatnak fel nyilvános népoktatási tanintézeteket; ilyen tanintézetek felállítására és fenntartására híveik anyagi hozzájárulását a saját képviseletök által meghatározandó módon és arányban, a mint eddig szokásban volt, ezentúl is igénybe vehetik; azon intézetekben a tanítókat és tanárokat magok választhatják, azoknak fizetését magok határozhatják meg, a tankönyveket magok szabhatják meg, s a tanítási rendszer és módszer iránt is intézkedhetnek",

de úgy, hogy ezen iskolák szintén alávetvék a nevelésügyi országos törvényeknek, s csak minden törvényes kellék megléte esetében tarthatnak igényt arra, hogy mint nyilvános tanintézetek szerepelhessenek, s ilyenek gyanánt ismertessenek el.

Mi abban a véleményben vagyunk, hogy az iskolának az egyházzal, a vallással szerves összeköttetésben kell lennie, s azt hiszszük, hogy csak az olyan iskola érdemli meg az iskola nevet, melyben a gyermek megtanulja mindazt, a mire neki, mint embernek és mint keresztyénnek szüksége van. Az iskolának van szüksége vallásra s a vallásnak iskolára; sem egyház nem lehet iskola nélkül, sem valódi iskola egyház nélkül. Ez okból fordítson a lelkipásztor nagy gondot mindenre, a mi csak a népoktatásra vonatkozik, de sohase feledkezzék meg arról, hogy ö, mint a vallás szolgája, föként a vallástanítás helyes voltára tartozik felügyelni. Ezzel nem azt mondjuk, hogy a lelkipásztor kizárólagosan csak a vallásoktatásra ügyeljen fel, hanem csak azt akarjuk mondani, hogy állásánál fogva őt a vallástanításnak kell elsősorban érdekelnie, a mint hogy legújabb törvénykönyvünk 143. §-ának C. b) pontja is különösen a vallás- és énektanításra való felügyeletet teszi a lelkész kötelességévé, s úgy intézkedik, hogy a hol állandó vallástanító-lelkész nincs, a felsőbb leányiskolában és a polgári iskolákban a vallástanítást a lelkész személyesen teljesítse.

Mi nem értünk egyet azokkal, kik a vallásoktatást ki akarnák venni néptanítóink kezéből, s egészen lelkészeink kezébe akarnák helyezni. Nem értünk egyet ezzel a törekvéssel, mert hiszen lelkészeink több helyen reá sem érnének erre a munkára, de nem is volna jó politika kivenni a vallástanítást néptanítóink kezéből, mint a mely füzi őket elsősorban egyházunkhoz, holott közülök soknál fájdalmasan észlelhető az az irányzat, mely az egyház érdekei

ellen tör. Helytelen dolog volna, főként a hol arra alkalmas iskolatanító van, megfosztani ezt attól az alkalomtól, hogy egyháziasságát buzgó vallástanításában tüntesse ki, de mindenesetre a legjobb tanító is megvárhatja lelkészétől azt, hogy mint mindenben, különösen ebben a munkában gyámolítsa és támogassa öt.

Mint az iskolaszék elnöke, használja föl a lelkipásztor minden ő tudását és befolvását az iskola ügyeinek javítására, de ne akarjon uralkodni, vagy mindent maga tenni; azt tekintse elsőrendű feladatának, hogy az iskola-ügyeket illetöleg mások is tanuljanak meg töle helyesen gondolkozni, s mindenekben helyesen járni el, s bizonyos esetekben ő maga is igyekezzék másoktól tanulni. Ha a körülmények, vagy saját viszonylagos felsőbbsége előnyt adnak neki, legyen mindig kész leszállani a nála gyöngébbekhez. Az iskolaszéki gyűléseken levő társait, különösen pedig a tanítókat ne tekintse úgy, mint puszta eszközöket saját czéljai és szándékai kivitelére, hanem úgy nézze azokat, mint munkatársait. Mindenekfölött pedig tartózkodjék attól, hogy a tanítót valamely esetleges päedagogiai vétségére az iskolás gyermekek jelenlétében figyelmeztesse, mint a mivel abban a tanítóban csak kedvetlenséget, vagy épen elkeseredést teremthetne.

Egyházi törvényeink rendelkezése szerint a lelkésznek kötelessége az Úr asztalához először járuló növendékeket előkészíteni; a hol ezt egyházközségi s egyéb hívatalos teendők, vagy betegsége miatt maga nem végezheti s e miatt azt helyettes, vagy segédlelkészre kénytelen bízni, maga tartozik a tanítást vezetni, kellő útasítást adni, s a konfirmácziót egész ünnepélyességgel végezni." Igy rendelkezett ez ügyben 1891—93. évi egyházi törvénykönyvünk 126. §-a. Nagyon indokoltnak tartjuk az egyháznak ilyen rendelkezését, mely tehát a konfirmáczióra való előkészítést a lelkipásztori hívatal elmúlaszthatatlan szent kötelességévé emeli.

Ha tekintetbe veszszük, hogy milyen fontos időpont az az ember életében, mikor saját vallomástétele után az egyház öntudatos tagjává leszen; hogy mennyire szükség van az ifjúi életkor épen ezen időszakában arra, hogy az illető még egyszer meghallja azokat a vallásos és erkölcsi elveket, melyeknek őt hosszú életpályáján kísérniök kell: ismételjük, a konfirmáczóióra való előkészítést elsőrendű lelkipásztori feladatnak tartjuk. A konfirmáczió ünnepén szóljon a lelkipásztor, mint hitszónok, elsősorban természetesen a gyermekekhez, de ezután azok szüleihez, esetleg gyámjaihoz is, ilyen ünnepélyes alkalommal legfogékonyabb lévén a szív a vallás komoly szavainak meghallgatására és szent elhatározások fölébresztésére.

Régebben szokásban volt, hogy a lelkész az iskolából már kikerült ifjakat és leányokat minden vasárnap megvizsgálta a kátéból olyanformán, hogy istenitisztelet végeztével bennmarasztotta azokat a templomban, s kikérdezte az adott kátétanításból. E régi jó szokás mellett az is megvolt némely egyházunkban, hogy a házasulandókat megkérdezte a lelkész a keresztyén vallás hit- és erkölcstani elveiből, a mi igen jó szokás volt ott, hol annak az esetleg elmaradt konfirmácziói oktatást kellett pótolnia. Sok kényelmetlenséggel, bajlódással járhatott ez a dolog, de üdvös hatása kétségen kivül megvolt. Természetes dolog, hogy a polgári házasság behozatala óta még kevésbbé lehet egyházunk házasulandó tagjait erre elkötelezni, mint a hogy eddig lehetett, de a hol e régi jó szokás fenntartható, mindenesetre tartsa azt fenn a lelkipásztor.

# 30. §. A lelkipásztor a presbyteriumban.

Az iskola után a presbyteriumot veszszük második olyan közbenső intézménynek, mely a gyülekezet egészét képviselvén, működésével kihat annak családjaira, s egyes tagjaira is, a melyről tehát, illetőleg a lelkipásztornak ahhoz való viszonyáról, benne és általa végzendő munkájáról, iránta tanúsítandó magatartásáról egészen helyén valódolog lesz itten szólanunk.

Nem tartozik ezen fejtegetéseink keretébe elősorolni mindazokat a teendőket, a melyek egyházi törvényeink értelmében a presbyterium hatáskörébe tartoznak. Egyházi törvénykönyvünk 26-47. §-aiból tudnia kell azt egyházunk minden illetékes tagjának, elsősorban természetesen lelkészeinknek. De ha mi a lelkipásztor teendőit a gyülekezet, annak családai és egyes tagjai anyagi, erkölcsi, szellemi és lelki ügyeinek kellő és megfelelő gondozásában állapítottuk meg, olvassa át bárki gondosan a fentjelzett törvénypontokat, s nem fog azokban sem többet, sem kevesebbet találni ama követelményekből, melyek a presbyteriumra várnak, mint a mit mi a jelzett négyes szempont alatt a lelkipásztor elé állítottunk. Mivel pedig a presbyteriumnak az egyházi törvény értelmében mindig a lelkész az elnöke, az irányító lelke, a vezérlő ereje: látnivaló, hogy ő itten is saját lelkipásztori hatáskörében mozog, tulajdonképen szintén lelkipásztori munkát végez, vagy legalább is a lelkipásztorkodással közvetlenül szomszédos területen mozog.

Nem soroljuk hát részletesen elő azokat a teendőket, melyek a gyülekezet hit- és erkölcsi életét, a szellemi és anyagi ügyeket illetőleg a presbyterium illetékessége körébe tartoznak, de fejtegetéseink irányának megfelelőleg, igenis, beszélünk arról, hogy milyen viszonyban kell állania a lelkipásztornak a maga presbyteriumával, és hogy milyennek kell lenni az ő magatartásának azzal, annak tagjaival, — és a mit szintén itt mondunk el, — a gyülekezet egyes, egyházi szolgálatra alkalmazottaival szemben?

A lelkipásztor elnöke a presbyteriumnak, de neki ezt az ő helyzetét nem szabad úgy fognia fel, és úgy aknáznia ki, hogy egyedűl az ő akarata legyen ottan uralkodó, hogy másnak szava se lehessen a presbyterium gyűlésein. Ugy készítsen és úgy terjeszszen elő minden odatartozó ügyet, a mint azt a tények való állása parancsolja; ne hallgasson el semmit, a mit arra vonatkozólag annak multjából, jelen állásából, jövő kilátásaiból, avagy törvényen alapuló voltából tudhat; mondja el arról saját gondolatait, nézeteit, javaslatát, de aztán, a "több szem többet lát" elvének hódolva, hallgassa meg a presbyterium tagjainak véleményét is; többet tudásával, a dolgok mélyébe jobb belátásra képesítő nagyobb készültségével tárja föl az esetleg hibás-vélemények, téves felfogások tarthatatlanságát, de tegye mindezt szellemi felsőbbségének mutogatása nélkül, az uralkodni akarás látszatának teljes kikerülésével; tegye mindezt nyugodt tárgyilagossággal, a melylyel sokkal bíztosabban győzelemhez jut, mintha türelmetlen heveskedéssel akarná a maga valódi, vagy esetleg csak úgyvélt igazát keresztülvinni.

Vigyázzon a lelkipásztor, hogy a presbyteriumi gyülések menete feleljen meg mindenekben ama komoly czéloknak, a melyek végett azokat egyáltalában egybehívta. Ne engedje, hogy a mint a gyülés egyszer már megnyílt, más dolgokról beszélgessenek ett, mint a gyülekezeti élet éppen fennforgó ügyeiről; magán jellegü, világi vagy épen széthúzásra vezethető pártpolitikai kérdések vitatását, ennek megengedhetőségét egyszersmindenkorra zárja ki a lelkipásztor a presbyteriumi gyülések köréből, valamint, ha a szükség úgy mutatja, mindjárt az azon levő első megjelenése alkalmával zárja ki annak a lehetőségét, hogy a presbyterium tárgyalásai külső képét és hangját ne a legnagyobb tisztesség és komolyság jellemezze.

Elmondhatja és megkívánhatja tehát, — ismételjük: ha a szükség úgy mutatja, hogy e gyülések, az azok előtt forgó ügyek komoly méltósága kizárja a tárgyalás olyan fesztelenségét, mely pipaszó mellett akarna esetleg a gyüle-

kezet létérdekeit is illető nagy kérdésekben dönteni. Nem óhajtunk mi rideg, feszes czeremoniáskodást látni e gyűléseken, de azt talán még kevésbbé szeretnők, ha az Isten országára tartozó nagy és dicsőséges dolgok szavai dohányfüsttől terhelt levegőben röpkednének a presbyterium tárgyaló termében.

Ugyanilyen természetű követelésünk az a másik, hogy a gyülések tárgyalásának hangját a teljes tisztesség és komolyság jellemezze. Ne csak abban álljon ez, hogy minden szenvedélyesség kizárásával, higgadt, nyugodt, tárgyilagos hangon beszéljen mindenki a szönyegen forgó tárgy felől, hanem épen úgy abban is, hogy kizárván a tegeződő hangot, az egész gyűlés folyama alatt adassa meg a lelkipásztor magának az ő állását megillető tiszteleti czímét, adja meg ő is azt a presbytérium minden egyes tagjának, s végre adassa meg egymással a presbytereknek. Teljesen kizárja az ilyen természetű tárgyalás komolyságának lehetőségét a különben annyira kellemesen hangozható kölcsönös tegeződés, s nincsen abban semmi nagyképűsködés, ha a lelkipásztor, mint vezető elnök, nevén vagy tiszteleti czímmel szólítva a presbyterium gyűlésein legjobb tegeződő barátját, rokonát, sógorát, vagy komáját, ezzel ezt is viszont ilyen hang használatára hívja fől, s ha rászoktatja a presbyterium összes tagjait is arra, hogy egymást ígyen megbecsülve, beszéljék és intézzék a tárgyalás alatt levő ügyeket.

A lelkipásztor a gondnokot tekintse első munkatársának a gyülekezet ügyeinek vezetésében, megjegyezvén, hogy a hol a főgondnoki állás szervezve van, az neki épen elnöktársa is. Vegye a gondnokot körül megérdemlett tisztességgel és becsüléssel; minden tervezett nagyobb változtatást, újítást beszéljen meg vele előre, hogy benne a presbyteriumban már szándékaihoz segítőtársra számíthasson, s a mennyiben a legtöbb esetben a gondnoknak kell vezetnie az egyházi vagyon ügyeihez tartozó összes könyveket, tehát az egyházi

adófőkönyvet, az adóbeszedési naplót, a pénz- és terménybevételek és kiadások naplóját, az egyháztagok egyházi adókönyvecskéjét stb.: világos dolog, hogy ezek vezetésébe a sokszor bizony meglehetősen tanulatlan gondnokot a lelkipásztornak kell betanítania, a mi neki annyival is inkább fontos kötelessége, mert helyes és lelkiösmeretes ügykezelés nélkül, még a legbecsületesebb szándék mellett is szárnyra kelhetnek a gyülekezet vagyoni erői.<sup>1</sup>

Egyes nagyobb egyházközségek, pénzügyeik rendes vezethetése czéljából tartanak pénzbeszedő és kezelő tisztviselőket, kik e nemű működésükkel a gyülekezeti gondnok támogatására állanak. Ügyeljen a lelkipásztor, hogy ezen, inkább ifjú korú egyházi tisztviselőket a presbyterium a gyülekezet feltétlenül józan életű, feddhetetlen erkölcsű s némi magánvagyonnal is bíró tagjai közül válaszsza ki; legyen gondja reá, hogy a nálok levő egyházi pénzekkel lehető gyakran elszámoljanak, hogy tehát a közpénzt saját czéljaikra soha csak egy órára se használják fel.

Az egyházfiak és a harangozók a gyülekezeti élet egyes alsóbbrendű teendőinek végezésére beállított egyházi alkalmazottak, a kik elsősorban mindenesetre a lelkipásztor rendelkezése alatt állanak. Bármilyen nagy hajlandóságot észlelünk is többfelé arra, hogy a lelkipásztorok ezen egyházi alkalmazottakat saját magok, családjuk, háztartásuk vagy gazdálkodásuk szolgálatára rendelt egyéneknek tekintsék, mi úgy gondoljuk, hogy sok jogos féltékenységnek, igazolt irígykedésnek s megtámadtatásnak veszi azzal elejét a lelkipásztor, ha ezeket az embereket soha nem alkalmazza a maga személyi, családi vagy gazdasági ügyeiben való segédkezésre, vagy a mennyiben

¹ Nagyon jó szolgálatot tesz az ezen §-ban foglalt kérdések bővebb tanulmányozására Dávidházy János kabai ev, ref. lelkész, debreczeni egyh.-megyei esperes "A lelkipásztor teendői a presbyteriumban és az egyházi vagyon ügyéhez tartozó nyomtatványok kezelése körül" czimű, Debreczenben 1899-ben megjelent műve.

mégis alkalmazná, ám a maga tárczájából megfelelő díjazásban részesítse őket. Azt pedig talán mondanunk sem kell, hogy ezen egyházi alkalmazottakat is a gyülekezet, bár szegényebb sorsú, de józan életű, s tiszta erkölcsi életet folytató tagjai közül kell a lelkipásztornak a presbyterium által választatnia.

## 31. §. A lelkipásztor és a templomi szószék.

A lelkésznek lelkipásztori tevékenykedésével a lehető legszorosabb összeköttetésben áll az a munka, a melyet neki a templomi szószékben kell folytatnia. A kettő a legközvetlenebbül szomszédos terület egymással, s ha azt akarjuk, hogy tárgyalásunk lehetőleg teljes legyen, okvetetlenül szükséges amarról a területről emerre is vetnünk egy nehány pillantást. A prédikáczióban inkább ültet, plántál a gyülekezet kertjének munkása, a lelki gondozásban pedig inkább locsolgat s a gyomokat irtogatja. Ki ne látná be, hogy mindezek a munkák együvé tartoznak, és ugyanazt az egy czélt szolgálják hogy t. i. zöldelő frisseségben növekedjék a kert minden egyes plántája, hogy a gyom, a burján ne nyomja el a hasznot adó, a gyönyörüséget nyujtó kerti növényzetet.

Egyáltalában nem tekintjük jelen tárgyalásunk keretébe tartozó dolognak, hogy akár csak vázlatosan is beszéljünk a templomi szószékben végzendő ígehirdetésünk belső és külső kellékeiről, — mert ennek fejtegetése egy külön önálló gyakorlati theologiai tudomány, az egyházszónoklattan körébe tartozik.

De az egyházi beszéd belső kellékei közül mégis föl kell itt említenünk azt, hogy csak akkor fog az a maga nagy czéljának tökéletesen megfelelni; csak akkor fog az nem hasonlítani egy olyan felhőhöz, melyből egyetlenegy áldást adó csepp sem hull alá a szomjazó földre: ha nem

színtelen általánosságban mozognak annak a gondolatai, hanem ha a gyülekezet, és épen a saját gyülekezet változó s nem mindenütt ugyanazon szükségeire tekintettel tartja azt a lelkész.

Nem igaz mondás az, hogy az a jó predikáczió, a melyiket egyformán jól el lehetett volna mondani a mult század első éveiben, és el lehetne mondani ma is; a melyik megfelel egyformán úgy egy nagy városi, mint egy kis falusi gyülekezet igényeinek; a melyiket egyforma épüléssel hallgathat egy bányatelep, egy nagy gyár köré csoportosult, egy katonákból álló, vagy egy büntető intézetben templomba vezetett gyülekezet. Bátran ki merjük mondani, hogy nincsen is olyan prédikáczió, a melyik ilyen értelemben lehetne építő hatással, s nem érti jól a maga hivatását az olyan hitszónok, a ki így gondolkozván, válogatás nélkül osztogatja templomi szószékéről a lelki eledelt.

Minden gyülekezetnek megvan a maga saját szüksége, a melyet csak lelkiösmeretes, mélyre ható lelkipásztori munkálkodással lehet fölismerni, s csakis így lehet a siker reményével a templomi szószékből is gyógyítani. A hol a nép józan életet folytat, bizonyára másként, más tárgyakról kell ottan prédikálni, mint a hol a tobzódó iszákosság kapott lábra; a hol egyes babonák uralkodnak, más irányban hirdeti ott Isten ígéjét a hitszónok, mint a hol a józan felvilágosodás elvei vezetik az emberi lelkeket; egy nagy csapás, árvíz, tüzvész, az emberi élteket elsöprő dögvész idején okvetlenül másként kell prédikálnunk, mint mikor teljesen felhötlen égből süt reánk Istennek a napja; hol a communismus, az állami, társadalmi és egyházi rendet szertebomlasztani készülő sociál-demokráczia réme fenyeget, ismét nem úgy és nem azokról a tárgyakról beszél a hivatását értő hitszónok, a hogyan és a mikről ott kell beszélnie, a hol mindenek ékesen és szép renddel folynak.

A czivilizáczió terjedése, a kultura vívmányai új és új eszméket, gondolatokat dobnak be az emberiség és ebben az egyes gyülekezetek tagjainak lelki világába. És ezeket az eszméket és gondolatokat csak kinn a gyülekezet külső, templomon kivüli életében, lelkipásztori munkálkodása közben ismerheti meg a lelkész. És neki, ha azt akarja, hogy úgy ne harczoljon, mint a ki a levegőeget vágja, föl kell ezeket az eszméket és gondolatokat vinni templomi szószékébe, — ha ugyan azok közé nem akar tartozni, a kikről azt mondá az Úr hogy: "az időknek jeleit nem tudják megválasztani" (Máté 16.3.).

Azt hiszszük nagy és mély jelentősége van **Bengel** ama szavainak, melyeket e munkánk jelígéje gyanánt választottunk: "Az olyan hitszónok, a ki nem lelkipásztor is egyszersmind, hasonlít ahhoz a madárhoz, a melynek csak egy szárnya van".

Az egyházi beszéd, vagyis annak előadása külső kellékeiről, a lelkész templomban való egész szerepléséről, megjelenéséről legyen elég annyit mondanunk, hogy kerüljön abban a lelkész minden bántó fesztelenséget, ízléstelen póriasságot. Bántja az a gyülekezet tagjait, a fejlettebb ízlésűeket mindenesetre bántja, ha a lelkész nem tud, vagy nem akar különbséget tenni a között. ha ő kinn az életben közönséges dolgokról fesztelenül beszélget, vagy ha a templomi szószékben Istennek nagyságos dolgait fejtegeti. Amoda könnyed egyszerűség, ide bizonyos ünnepélyességgel föllépő méltóság az illő és szükséges dolog. A pórias hang föltétlenül száműzendő a templomi szószékből, mint a mely távolról sem egy azzal a nemesen népies hanggal, a melynek még lelkipásztori beszélgetésünkön is át kell vonulnia.

A lelkész hívatalos öltözetét előírja egyházi törvényünk. Ezt kell nekie magára vennie, és a templomi szószékben, valamint magánházaknál, vagy otthonában végzendő hívatalos ténykedéseinél is magán viselnie, mikor Istennek ígéjét hirdeti, gyülekezetével együtt imádkozik, esetleg a sákramentomokat szolgáltatja, esket vagy temet. Véghetetlenül szomorú látvány az, ha a lelkész ugyanolyan, sokszor kopott, vagy épen szurtos öltözetben végezi templomi, vagy egyáltalában akármelyik nyilvánosság elé tartozó szolgálatát, mint a milyenben közönséges, otthoni teendői végzése közben jár. A szegénységgel nem jár okvetlenül együtt a piszok, s az alázatos egyszerűség távolról sem egy a szurtos cynismussal. Ha földi királya elé menne az ilyen lelkész, bizonyára tisztába öltöznék, — ugyan hogy mer tehát, — az evangyéliomi tiszta tudomány követeképen szerepelvén — tisztátalan ruhában jelenni meg az ő égi Királya előtt?!

De végezzük be, a mit e tárgyról mondani akarunk. A hitszónok nyujtson kezet a lelkipásztornak, a prédikáczió a cura pastoralisnak ama kibeszélhetetlenül nagy czél elérése felé, hogy ápolják a gyülekezet kertjének növényeit egybevágó, egymást támogató, előbbvivő munkában el ama diadalomig, mely a hű és igaz munkásnak, és az ő munkája után az ő gondjaira bízott lelkeknek megígértetett.

# II. A gyülekezeti családok lelkipásztori gondozása.

## 32. §. A családi élet.

A lelkipásztor az egyeseket, kikről hátrább bővebben beszélünk, közönségesen a családok útján éri el; nagyon fontos dolog tehát, hogy a lelkipásztor összeköttetésben legyen a családokkal, mint olyanokkal. A család állandó elemet képvisei a társadalomban; egyesek változnak, az idősek eltávoznak, ifjak lépnek helyökre, de a család mindig megmarad, s megléte kibeszélhetetlen értékű a lelkipásztorra nézve. Értékes az reá nézve, mert általa egy-

szerre és könnyen több egyént érhet el, s talán erősebben és hathatósabban befolyásolhat, mintha az illető egyedül állana, s közvetlen, nem pedig a család útján részesülne a lelkipásztori gondozásban. Gondozni kell az egyes családokat, ezt parancsolja az eszélyesség is, mert ez bíztosíthat egyedüli sikert az egyesek közti munkánknak. Nem úgy van-é, hogy ha egy család valamely tagja lelkipásztori működésünk következtében már jobb útra látszik térni, a rossz családi viszonyok csaknem bíztosan elfojtják benne a jót, vagy legalább nagyon akadályozzák ennek kifejlődését?! A lelkipásztornak hatni kell még a családokra azért is, hogy így elismerje, megszentelje, és a mennyire hatalmában áll, erősítse ezen isteni intézményt.

A családi életben való magatartás nemcsak minden családtagra fontos, hiszen mindenki ott nyeri el későbbi élete irányát, hanem fontos azon befolyásra tekintettel, a melyet egy-egy család az egész gyülekezetre gyakorol. A keresztyén családias szellem jobban hat a keresztyén élet fejlődésére, mint a legjobb iskola. A mi az egyház a gyülekezet tagjaira nézve, az legyen és az lehet a család a saját tagjaira nézve: a keresztyénség ápolója s minden szent és nemes törekvés előmozdító lelke. A családi szellem legyen az, a miben a családtagok fölemelkednek, a mihez tartják magokat, s a miben keresztyéni életök számára táplálékot és erősödést találnak. A keresztyénség a családi érzülettel a legszorosabb összeköttetésben áll, mert pl. azt látjuk, hogy a hol az egyházi élet legjobban ki van fejlődve, ott egyszersmind a családi élet is a legnemesebb példányszerűséget tünteti föl. Mint minden háznak Isten templomának, úgy minden családnak kicsinyben egy keresztyén gyülekezetnek kell lenni, mely saját kebelében ápolja az isteni elveket, s melynek tagjai kölcsönös építés által egymást elősegítik a keresztyén életben. A lelkészi hívatal feladatában fekszik s a családi élet fontossága igazolja, hogy a lelkipásztor a gyülekezeti tagoknak a családi életben való magoktartását tegye különös gondozása tárgyává.

Másoldalról azonban a családi összeköttetések és családi viszonyok türik el legkevésbbé mások illetéktelen beavatkozását. Ki durva kezekkel nyúl hozzájok, megsértené azokat; s a ki kíméletlenül törne be egy család csöndes szentélyébe, annak mélyen megsértett tagjait méltó haragra gerjesztené. Erre jól vigyázzon a lelkipásztor, s a családi viszonyokat olyan gyöngéd és lelkiösmeretes figyelemben részesítse, a milyet csak természetöknél fogva megkivánhatnak azok, mert e nélkül minden lelkipásztori befolyásának előre bevágná az útját. Míg gyülekezetével közelebbről meg nem ismerkedik, a családi életre irányuló lelkipásztori működésében legyen tartózkodóbb; először inkább csak prédikáczióiba, keresztelési s még inkább esketési beszédeibe szőjje be idevonatkozó gondolatait a lelkipásztor, s az azokról való beszélgetésekre felhívást inkább várja, mint maga vezesse be. Kisebb gyülekezetekben könnyebb e téren működni, mint a nagyobb városi gyülekezetekben, hol akárhány, a lelkészekkel egyenlő képzettségű család lakhatik, s a művelt és képzett barátok közti válogatás lehetősége kevésbbé teszi szükségessé a lelkipásztor érdeklödő részvétét, mint a hogy ez kisebb helyeken történhetik.

A családokra való lelkipásztori hatás sikere általában abban áll, hogy a család és a családi élet szentségéről és fontosságáról való protestáns tanokat tegyük uralkodóvá gyülekezetünkben, s a keresztyén családi szellemet honosítsuk meg abban. Arra irányozzuk beszélgetésünket, s általában minden mi tevékenységünket, hogy gyülekezetünk tagjai a házi és családi életet úgy tekintsék, mint a keresztyén élet gyakorló iskoláját, melyben fejlődik, táplálkozik, és irányt nyer a keresztyén kegyesség. Tanítsa meg a lelkipásztor, hogy a háznak lakói, a családnak tagjai ne csupán arra törekedjenek, hogy egymást világi dolgaikban támo-

gassák, s mindannyian a ház külső jóllétének emelésére munkálkodjanak, hanem egymás Krisztusban való örömeinek is segítői, részestársai legvenek; hogy közös házi áhítatosság legyen nálok pl. legalább abban az alakban, hogy a gyermekek, vagy a családapa mindig mondjanak asztali áldást; hogy a család érezze a gyülekezethez való tartozandóságának tudatát, s azt a kötelességét, hogy a család méltó tagokat tudjon nyujtani az egyháznak, — de másoldalról a család is nyerjen táplálékot és erősödést keresztyéni életére nézve a gyülekezeti életben való részvételéből. Az olyan szentírati helyek, a minők 1. Mózes. 18. 19; 5. Mózes 12.18. 19; Zsoltár 127., 128; Lukács Zsoltár 1.6; 2.42, kk; és 19.1—10; Csel. 16.31; vagy a bethániai család, vagy Kornélius története mind igen alkalmasok, hogy a lelkipásztor egyes családokban való beszélgetései alkalmával kellőleg felhasználja azokat.

Fölösleges mondanunk is, hogy a lelkipásztor a családok részéről neki ajándékozott bizalommal valamiképen vissza ne éljen. A részéről tapasztalandó hidegség, vagy közönyösség megvonná a bizalmat tőle; ha pedig hallgatni nem tudna, ez őt teljesen érdemetlenné tenné a bizalomra. Tapintatlanság, esztelenség s hívatalával való méltatlan visszaélés volna tőle az, ha az egyes családok által rábízott, vagy előtte fölfedezett hibákat és ballépéseket nyilvánosan korholná. Természetes dolog, hogy nem az ő közvetítése nélkül nyilvánossá lett családi botrányokról beszélünk mi itten, a melyekre nézve más tekinteteknek kell elhatározni azt, hogy vajjon a lelkipásztor valamely úton és módon foglalkozzék-é azokkal, vagy pedig elhallgassa azokat.

# 33. §. A gyülekezeti tagok házasságkötése.

A családi élet alapját minden időben a házasság képezvén, a mennyiben annak keresztyén módon való folytatása a jegyesek érzületétől, s erkölcsi felfogásától függ: a lelkipásztor nem vonulhat vissza azon kötelesség teljesítésétől, hogy a hol az tanácsosnak, vagy szükségesnek látszik, már a házasságkötési szándékot az illetővel lelkipásztori beszélgetés tárgyává tegye. Az egyháznak az a régi szokása, hogy azok, a kik házasságra akartak lépni. szándékukat előterjesztették a gyülekezet előljáróinak oly czélból, hogy az mondja ki annak megengedhetőségét. s tanácsokat és intéseket adjon, — ez a régi szokás immár elenyészett; csak részben áll fenn néhol a protestáns egyházban az a szokás, hogy a párok eljegyzés előtt a lelkésznél jelentkeznek. Szokásban volt ez hazánkban is a polgári házasság behozatala előtt a kihirdetésre jelentkezés alkalmával, de ma ezt a házasságra lépni akaró gyülekezeti tagoktól többé követelni nem lehet s nem is szükséges, mert csak mint a bizalom szabadakaratú ténye bír az becscsel s nyujt kilátást a kívánt sikerre.

De mindig jöhetnek elö olyan esetek, melyekben egyesek a házasság megkötése előtt a lelkészhez fordulnak tanácsért. Ha a lelkész felhívás nélkül is, mikor ily szándék tudomására jut, mindig közbe akarna lépni, könnyen a tolakodás s a családi ügyekbe való jogtalan beavatkozás méltó vádját vonná magára, a mi egyiránt sértő volna az illetékes személyekre és hátrányos az ő hivatására nézve. A hol sürgető indokok mást nem követelnek, ott a felek szabad tetszésére kell bízni, hogy a lelkipásztort tanácsáért fölkeressék-e, avagy ne keressék föl, - ámbár mindenesetre fordulhatnak elő olyan esetek, mikor neki kötelessége keresetlenül is föllépni. Minden esetben a házasság szentségét s a keresztvén házasság lényeges föltételeit hívja életre az illetők öntudatában, s komolyan kösse szívökre annak vizsgálását, hogy vajjon ezek a föltételek megvannak-é nálok? (Máté. 19. 1. kk.; 1. Kor. 7. 10., 11. 7.; Efézus 5. 22. kk.; Zsid. 13. 4., 1. Péter 3. 1. kk.) Ha olyan pár áll a lelkipásztor előtt, melynek

szándéka jó alapon nyugszik, s melytől el lehet várni, hogy a házasságot a keresztvénség kívánalmainak megfelelöleg fogja folytatni, akkor annak feltüntetése mellett, a mi nekiek, mint keresztyén házastársaknak, kötelességök leend, csak arra az intésre van szükség, hogy könyörgéssel, s csöndes magokba vonultsággal készüljenek a házasság megkötésére, a mely mellett aztán saját viszonyaikhoz és egyéni tulajdonságaikhoz mért jó tanácsokat osztogasson még nekiek. Ha pedig olyan pár áll előtte, melynek szándéka aggodalmakat költ, mivel az talán véletlen külső okokon nyugszik, és csak állásra, vagy vagyonra való tekintetből akar keletkezni; hol a házasság szentségére, annak kötelességeire, a szívek kölcsönös vonzalmára, s a keresztyén érzületre nem gondolnak: ott a fentebbi eljárásmód még nem elegendő, ott a legnagyobb komolysággal kell föllépni, ott az Úrhoz kell vezetni az ilven párt, hogy nála keresse, töle kérje, a mi a házasság keresztyéni irányban való folytatására szükséges, mert ott meg kell mutatni, hogy az illetők lépése, avagy szándéka egyáltalában nem áll keresztvéni alapon. A vadházasságban élőket mindenesetre igyekezzék rávenni a lelkipásztor, hogy lépjenek egymással törvényes házasságra, feltüntetvén az ő együttélésöknek bűnös, az isteni törvényekkel ellenkező, s a gyülekezetben rossz példát nyujtó, botrányt okozó mivoltát.

Ha különböző hitvallású személyek szándékoznak egymással házasságra lépni, s e tekintetben tanácsért a lelkipásztorhoz fordulnak, ott ez, a házasságot természeti és államjogi oldaláról tekintve, annak megengedhetősége ellen kifogásokat nem tehet. De ha már megkérdik ő tőle, mondja el a vegyes házasságról azt, hogy benne a házastársaknak azokban, a mik a keresztyénnek legmagasabbak és legfontosabbak: a szent meggyőződésekben, nézetekben, hitben és reményekben való különbözésük miatt az a szellemi és lelki közösség nem jöhet létre, a mely a

keresztyén házasság fogalmában rejlik. Fölemlítheti itt a lelkipásztor a római katholikus egyháznak mindenáron téríteni akaró eljárását, mely a másik felekezethez tartozót is magához akarja vonni, s idejárul mindenekelőtt a születendő gyermekek nevelésére való tekintet. A család a házastársak különböző felekezetekhez való tartozósága miatt nem lehet egy kis gyülekezet képe, különösen ha, a mit új törvényeink is megengednek, a különbözőség a gyermekekben is tovább plántáltatik, - a mi miatt aztán a családi élet képe nem lehet zavartalanul tiszta. A saját valláshoz való vonzódás vagy oly módon nyilatkozik meg, mely a házi békét, s a házastársi egyességet zavarja, vagy közönyösségbe megy át, a mi meg a keresztyén életnek nem felel meg, de igaz hithűségről ily családi viszonyok között semmiesetre sem lehet szó. Mindez természetesen kötelességévé teszi már a lelkipásztornak, hogy ha hozzá fordulnak tanácsért, avagy épen határozott véleményért, mondja el mindezeket, s hasson az illetőre föltétlenül abban az irányban, hogy a születendő gyermekek törvényes egyességgel egyházunk részére bíztosíttassanak, vagy legalább más felekezetnek a minket illetők oda ne ígértessenek. Ha a lelkipásztor e tekintetben minden lehetőt megtett, megtette a maga kötelességét, s ha sikerrel tette: kellő lelki gondozást teljesített.

De hasonló körülmények között beszélje le azokat is, a kik, mint közelrokonok akarnak, bár a törvény által megengedett korlátokon belül, egymással házassági szövetségre lépni. Ha kérdik, mondja el az illetőknek, hogy a közelrokonok közti házasságból sokszoros tapasztalat szerint egészségtelen, gyönge gyermekek születnek; mondja el azt, hogy a köztük levő rokoni szeretet már olyan erkölcsi jó, melynek megsemmisülését káros dolog előmozdítani, a mennyiben, ha létrejő a házasság, a rokoni szeretetnek meg kell semmisülnie, hogy a házastársi szeretet

léphessen előtérbe. Ha pedig ez nem történnék meg, s megmaradna a rokoni szeretet, zavartalan és jó házasságról szó sem lehetne, miután ez a két szeretet egészen más és más alapon nyugoszik, s lényegére nézve egymástól föltétlenül eltérő.

Szülék és gyermekek között is jönnek néha elő viszályok az utóbbiaktól szándékolt házassági tervek miatt. A lelkipásztor, — ki már alkalmilag általában érvényesítette azt az elvet, hogy e téren a szülők részéről minden kényszerítés helytelen, s ök, csak mint gyermekeik tanácsadó barátai léphetnek föl, — ne tekintse magát hivatva felszólítás nélkül azonnal beleavatkozni a dologba. Talán magától, vagy a családok rokonainak, barátainak közreműködése mellett könnyebben és jobban elsimul a viszály, mintha a lelkipásztor is részt venne a dologban. Ha azonban véleményadásra szólítanák föl, akkor a dolog természete, s a viszonyok és egyéniségek megmondják nékie, hogy mit tegyen, s mint az evangyéliom követe, mit tanácsoljon. Legyen mindenesetre szava úgy a szülékhez, mint a gyermekekhez, amazokat intvén a túlszigorúságtól, emezeket fölhíván a gyermeki tisztelet, hála és szeretet kötelességének lehető gyakorlására. Ha a szülék akarata ellenére mégis megtörténik a házasság, bízza a lelkipásztor az időre a kibékülést. A tapasztalat azt mutatja, hogy a szülei szívek az idők folyamán lassanként kiengesztelődnek, s minden a régi kerékvágásba tér vissza. Hogy ez megtörténhessék, tegye a lelkipásztor a gyermekek kötelességévé, hogy szeretetük folytonos nyilvánítása által igyekezzenek megnyerni magoknak a sértett szülei szíveket.

## 34. §. Szerencsés és yisszás házasságok.

Hol jó családi szellem, s ennek következtében jó házasélet van, ott nem nehéz a lelki gondozás, mert csak a házastársi szeretet szellemét kell ébren tartani, s oda

hatni, hogy a házasságnak ne pusztán testi és anyagi. hanem ezek fölött magasabb czéljait is szem előtt tartsák, s úgy tekintsék azt az illetők, mint kölcsönös segélyadásra és örömre, de egyszersmind az élet bajainak együttes hordozására is czélzó összeköttetést, mely annyiban a keresztyén életet is előmozdítja, a mennyiben a házastársak, mint a gyülekezetnek egymáshoz legközelebb álló tagjai, egymás kölcsönös építésére vannak hivatva. Még a legboldogabb házasságban is fordulnak elő néha félreértések. Elhamarkodott dolog volna a lelkipásztortól, hogy ily esetben azonnal közbelépjen, mert az ilyen félreértések rendesen könnyüszerrel elsímulnak, s egy kéretlen harmadik egyénnek a közbelépése esetleg még ronthatna a dolgon. Ha mégis tanácsadásra szólítják fel a lelkipásztort, lépjen föl, mint résztvevő barát, s nem fog neki nagy munkájába kerülni, hogy Isten ígéje által szétszórja a felleget, mely a házastársak jó viszonyának egére emelkedett, s annak napját némileg elhomályosította. Mindenesetre oly kímélettel, becsüléssel és bizalommal lépjen föl a lelkipásztor az ilven házastársak között, a minőt azok tőle megérdemelnek.

Nehezebb a szerencsétlen, a visszás házasságokkal való bánásmód, hol hidegség, ellenszenv, vagy határozott gyűlölség lépett a házastársak közé; hol a házasság kedvetlenség forrása, s a ház a viszálkodás, torzsalkodó veszekedés, s esetleg, alacsonyabb társadalmi fokon álló emberek között, tettleges bántalmazásoknak is tanyája. Jegyezzük meg mindenekelőtt azt, hogy míg régebben, a polgári házasságnak a behozatala előtt, a visszás házasok békéltetése a lelkipásztornak polgári törvény által is előírt hívatalos kötelessége volt, az újabb házassági törvény nem emlékezik meg a lelkipásztor által való békéltetésről, s például a házassági elválásnál nem teszi azt szükséges előföltétellé, de mindenesetre jöhet elő akárhány alkalom arra

nézve, hogy visszálkodó házasok önként is lelkipásztoruk elé mennek, s minél hívebb ő a maga munkájában, annál gyakrabban megtörténik ez. Ezért tartjuk szükségesnek, hogy tárgyalásunk keretében erről a kérdésről is megemlékezzünk.

Ha szinte a szerencsétlen, a visszás házasságok esetén kevés kilátása van is a lelkipásztornak fáradozásai után a kívánt sikerre, mindazonáltal kötelessége neki komolyan és nyomatékkal, de egyszersmind kímélettel és szeretettel, türelemmel és kitartással a házastársi jó viszony visszaállítását munkálni, s mindent megkísérteni a végett, hogy a béke elröpült szellemét a meghasonlott kedélyekbe visszavezesse. Ha magánúton csak az egyik fél keresné föl, intézzen a panaszlóhoz engesztelő szavakat, s bírja rá, hogy házastársával nyiltan és gyűlölködés nélkül beszéljék meg dolgukat; hogy engedékenység, türelem, szelidség, megkettöztetett figyelem, szívesség és kímélet által igyekezzék házastársát magának visszanyerni, vagy a rokonok, barátok, ismerősök között közvetítőt találni. Ha a lelkipásztor az egyik fél panaszát azonnal elfogadja s a másik fél ellen fordul, akkor a szakadás könnyen még rosszabbá lesz, s a felek még inkább eltávolodnak egymástól. Ha a panaszok ismételve előfordulnak, vagy olyneműek, hogy a lelkipásztori közbelépést halogatni egyáltalában nem lehet, a meghasonlottakat akkor a lelkipásztor először egyenként. hallgassa ki, s szükség szerint igazítsa útba, azután együtt vegye elő őket, s kösse szívökre ama szent kötelességeket, a melyeknek megsértése idézte elő mostani nehéz állapotukat, s Isten ígéjéből vett beható szavakkal hívja föl őket, hogy tegyék és türjék, a mit tenni és türni a keresztyén házastársaknak kölelességük. Lehet, hogy a közbelépésre kiengesztelődés jő létre, de ebből még ne következtessen a házastársi jó viszony teljes helyreállására, hanem kísérje figyelemmel az ilven házasfelek

további magatartását is, s érdeklődő kérdezősködés, intés. tanácsadás, kérés által erősítse és táplálja köztük a helyreállított jó viszonyt. Ha visszaesések fordulnak elő. akkor a lelkipásztornak szava már komolyabb és szigorúbb alakban lépjen előtérbe, s nyomatékosan mutasson rá Isten ígéjének erejére, mely a bűnöst szigorú bűntetéssel sujtja. Különös elővigyázat és körültekintés szükséges ott. hol a házassági viszályt a házastársi hűség megtörése okozta. Kétséget sem szenved, hogy a lelkipásztornak itt is elsőrendű teendője a meghasonlottakat kiengesztelni. s odahatni, hogy a bünös felkérés, bánkódás és megjavulás. az ártatlan és sértett fél pedig megbocsátás által, tehát kölcsönösen igyekezzenek a jó viszonyt helyreállítani. Az ilvennemű kísérletek sikerére nézve sok, majdnem minden attól függ, hogy a házastársi hüség megszegése szélesebb körben ismertté ne legven, mert ez nehezítené a kiengesztelődést. Azért a lelkipásztor necsak maga őrizze azt meg, mint reá bízott sérthetetlen titkot, hanem hasson oda is, hogy a megsértett házasfél is hallgasson arról mindenki előtt.

Még ott is, hol a házasfelek válni akarnának, szent és nagy kötelessége a lelkipásztornak, hogy beszélje le őket erről s tartsa őket lehetőleg vissza e keresztyéntelen lépésről. "Habár az egyháznak a házassági elválást meg kell is engednie, de sohasem akarhatja azt", — mondja Schleiermacher. A keresztyén lelkésznek mindenesetben az a hivatása, hogy a házasság fentartására hasson, hiszen meg vagyon írva, hogy "a mit Isten egybeszerkesztett, az ember el ne válaszsza azt" (Máté 19. 6.). Még a házasságtörés is csak jogot ad a megsértettnek az elválásra, de nem teszi azt mellőzhetetlen kötelességévé. A házastársi közösségnek, a közvetlen érintkezésnek megszüntetése egy bűnbe és állatiasságba esett házastárssal szemben tanácsos, sőt szükséges is lehet a másik fél testi és lelki javára, de még az

ilyen elszakadást is csak úgy kell tekinteni, mint a mely nem egészen végleges, mint a mely után a házasfelek még újra összejöhetnek (1. Kor. 7. 11.). Oda hasson a lelkipásztor, hogy a házasfelek ne egymástól váljanak el, hanem azzal az érzülettel szakítsanak, mely együttélésüket teszi szinte lehetetlenné. Itt is először külön hallgassa ki a feleket, s minden lehető úton hasson reájok, feltárván a keresztyén házasság fogalmát, czélját, Isten ígéjének a házasság szentségéről és feloldhatatlanságáról való tanítását, a házastársak nagy és boldogító kötelességeit, s azt a gazdag áldást, melyet egy keresztyénileg folytatott házasság a házastársak szívében és házában, a gyülekezetben, s a jelen és jövő ember világában áraszt. Mondja el, hogy a házasság fenntarthatása végett kötelessége mindenik félnek szenvedni, megbocsátani, magát megtagadni. Fejtegesse nekiek azt, a mit Pál apostol 1. Kor. 13. 4. s kkben. továbbá Galat. 6. 2-ben tanít. Beszéljen arról, hogy a látszólag ártatlan fél is hibás lehet a másik bűnében, s fesse le azt a kárt, a mely az elválás folytán a házasságból esetleg született gyermekekre háramlik ; a botrányt, a melyet az elválás a gyülekezetben okoz, s a később feltámadható megbánást, mikor a lépést meg nem történtté tenni többé nem lehet. Födolog a lelkipásztorra nézve, hogy az illetők bensejének alapos átváltoztatására törekedjék, s hogy tudja megtisztítani azt a forrást, melynek tisztátalanságából eredt a házastársak közti rossz viszony. (Luk. 6. 45.) Ha a meghasonlottak állhatatosan megmaradnak szándékuk mellett, akkor a lelkipásztor komoly intés mellett hagyja őket saját felelősségükre, de minden ilven eset legyen reá nézve erőteljes buzdítás, hogy teljes odaadással, s az őrködő lelkipásztori gond hű szeretetével vigyázzon gyülekezetében a keletkező házasságokra, s őrködjék, hogy ilyen lépésekre lehetőleg ne kerüljön sor.

Különben a lelkipásztor a házassági viszályok meg-

ítélésénél sok dolgot, mely talán kicsinynek és jelentéktelennek látszik, ne vegyen mindenáron kicsinybe. A mi a kivülállóknak föl sem tünik, az a házastársak folytonos s mindennapi együttélése mellett nagy dolog lehet, s egyes, magukban véve kicsiny nyilatkozatok, egyes, a bánásmódban nyilvánuló dolgok oly égető szúrásokká lehetnek. a melyeknek felhalmozása és állandó ismétlése miatt fájó sebek borítják el az egész lelket. Az alsóbb társadalmi osztályokhoz tartozó házasoknál ne következtessen mindjárt boldogtalan házasságra, ha oly nyilatkozatok, sőt tettlegességek fordulnak is elő közöttük, melyek művelt emberek között elválást eredményeznének; megfordítva, magasabb állású házasoknál ne következtessen mindjárt jó házasságra, ha a világ szemei előtt, külsőleg szivélyes és egymás iránt figyelmes magatartást mutatnak is a felek. Amott a durva külső mellett belülről nagyon jól, itt a külső simaság és csiszoltság mellett belülről nagyon rosszul állhat a dolog. Amaz mögött gyakran erős szeretet és hűség rejtőzhetik, míg ez csak a belső ziláltság és rosszaság takaróia.

Mindújra, bár a legtitkoltabb alakban, de merülnek föl a lelkipásztor előtt a családi élet mélyeiből olyan jelenségek, olyan rejtegetni akart bűnös alakzatok, a melyek ő előle, félni lehet ettől, könnyű szerrel a rendőr, vagy törvényszéki orvos elé kerülhetnek, a melyekhez hát mi is csak teljesen fertőtlenített kezekkel nyúlhatunk. De szólanunk kell ezekről is valamit, hogy ne teljesen tanácstalanul álljon velök szemben a lelkipásztor.

A psychopathia sexualis, a nemí elmebántalom eseteire czélozunk itt, melyek rendesen már az élet első éveiben jelentkeznek; eredetileg kóros, többnyire öröklékeny alapokban gyökereznek, az előhaladó korral tovább fejlődnek, néha ugyan mérsékelt bárgyúságra is vezetnek,

de inkább a lelki személyiség benső tartalmát bántják és jellemi rendellenességek, az érzés, gondolkodás és cselekvés, valamint az ösztöni élet kóros tüneményeinek alakjában nyilvánulnak.

A nemi élet rendellenes jelenségeiről van itt szó, melyek abban állanak, 1. hogy a nemi ösztön általában hiányzik, a mivel azután rendesen az ethikai társadalmi érzék hiánya szokott összekötve lenni; 2. hogy a nemi ösztön rendellenes hevességgel nyilvánul és teljesen az ösztönre hagyva elégíttetik ki; 3. hogy rendellenes korai módon s még a nemi mirigyek kifejlődése előtt jelentkezik és önfertőzés által elégíttetik ki; 4. hogy fonák módon lép fel, azaz kielégíttetése módjában nem a faj fenntartására czéloz, sőt a természetes kielégíttetést ösztönszerűleg kerüli.

Ez utóbbi rendellenesség a legfontosabb s két csoportba osztható, a szerint, a mint nemi vonzódás mutatkozik ugyan más nembeli egyénekhez, de az ösztön kielégítési módja fonák, vagy midőn ösztönszerű undor áll más nembeli személyekkel való közösülés ellen, s nemi vonzódás van jelen ugyanazon nembeli emberekhez, mely mellett a nemi ösztönnek ily egyéneken történő kielégítésére való hajlam áll fenn.

Nem mehetünk be részletekbe, hanem útasítjuk azt, a ki ezekkel a kérdésekkel behatólag óhajt megismerkedni, *Báró Krafft Ebing Richard,* a nagy német elmegyógyász, Dr. Babarczi Schwartzer Ottó egyetemi tanár által "A törvényszéki elmekórtan tankönyve" czímű, Budapesten 1891-ben II. kiadásban megjelent művének 279—316. lapjaira, honnan megtudja, hogy a nemi ösztönnek ilyen fonák kielégítési vágya nem elégszik meg, vagy nincs befejezve a kierőszakolt, vagy megengedett közösüléssel, hanem a kéjelgés áldozatának megcsonkításával, vagy megölésével, a hulla egyes részeinek élvezésével, vagy legalább a belső

részekben való turkálással, ismét más alakban hulla-megbecstelenítéssel, a saját nembeliekkel, gyermekekkel, leginkább fiúkkal (paederastia), vagy állatokkal való közösülésben elégíttetik ki.

Elfajulhat ilyen nemi elmebántalommá a fiú gyermekeknél olykor fellépő onania, az önfertőzés is.

Természetes dolog, hogy a hol valamelyik szerencsétlennél a nemi ösztönnek hasonló degenerálódási esete forog fenn, ott rendes, nyugodt és boldog családi életről még csak szó sem lehet. És ha ilven eset jő a lelkipásztor tudomására, pl. olyanformán, hogy az egyik házasfél neki mondja el a rendellenes nemi életre hajló fél elleni panaszát, ha ez még egyáltalában képes arra, hogy erkölcsi indok előtt meghajoljon, ám hasson reá így; de mindenesetre tüntesse föl a beteg előtt az ő életmódja Isten-, törvény- és természetellenes voltát, büntetendőségét, a szégyent, a melyet vele magára és házastársára hoz, az átkot, melyet esetleg szülelendő gyermekére idéz. Első és fődolga azonban minden ilyen esetben az marad a lelkipásztornak, hogy a legsürgösebben küldje orvoshoz az ilyen beteget, mert ez a betegség legtöbbnyire hathatós, erőteljes orvosi beavatkozás útján gyógyítható meg.

Az onanikus gyermekre, ha ilyen kerülne eléje, négyszemközti, jóindulatú, komoly szavakkal hathat egyedül, figyelmeztetvén öt arra, hogy vészes hajlandóságával mennyire elgyöngíti magát, aláássa testi és szellemi erejét. Más érvet ilyen gyermekkel szemben alig használhat.

És ha végre olyan házastárs áll előtte, kinél a nemi ösztön rendellenes hevességgel nyilvánul, ezt is csak az orvoshoz kell útasítania, mígʻaz olyan házasfél esetében, kinél a nemi ösztön eleitőlfogva általában hiányzott, aligalig tehet jobbat, mint hogy ráveszi őt az el sem hált házasság felbontására.

# 35. §. Lelkipásztori látogatások.

A lelkipásztor a családok, s a családi élet szemmeltartása által az egyéneket akarja elérni, mert az egyének azok, a kik keresztyének vagy nem keresztyének, a kik elfogadták, vagy visszavetették az igazságot. A lelkipásztornak a családokhoz s a családi élethez való viszonyáról nem szólunk azért többet, hanem átmegyünk az egyesek lelkipásztori gondozása kérdéseinek ismertetésére, úgy azonban, hogy előbb a lelkipásztornak egy fontos kötelességéről beszélünk a mely a családokra épen úgy vonatkozik, mint az egyesekre, s a mely a családokra és egyesekre vonatkozó hatásnak rendkivül fontos eszköze, nevezetesen a *lelkipásztori látogatásokrál*.

A lelkipásztori látogatások sem nem pusztán társadalmi jellegüek, mint a minőt minden tisztességes állású egyén tesz, vagy szokott tenni szórakozás végett, vagy puszta udvariasságból; sem nem pusztán hívatalos látogatások azok, a minő pl. a svájczi református egyházakban volt régebben olyanformán, hogy a lelkipásztorok évenként nehányszor kötelesek voltak cgyházközségök minden egyes tagját fölkeresni, s ezek pedig kénytelenkelletlen tartoztak elfogadni ezeket a látogatásokat, — nem ilyen látogatásokra gondolunk mi, hanem olyan nyiltan bevallott lelkipásztori látogatásokra, melyeket szivélyesség és bizalmasság jellemez, a melyeken a háziak föltétlenül érezhetik ugyan lelkipásztoruk jelenlétét, de úgy, hogy benne barátjukat és lelki atyjokat látják. A tolakodásnak még csak árnyékát is kerülje a lelkipásztor az ő ilyen látogatásai alkalmával, s úgy viselje magát, hogy azok, a kiket meglátogat, feszélyezve ne érezzék magokat. Tartson tehát távol magától ilyen látogatásai alkalmával minden czeremoniát, s a pusztán világi udvariaskodásnak még csak a gondolatját is kerülje.

okosan folytatott lelkipásztori látogatások sok elönynyel járnak. Képesítik azok a lelkészt, hogy egész gyülekezetéről, annak családairól, egyes tagjairól, s mindezek lelki, szellemi, erkölcsi és anyagi szükségeiről bíztos tudomást szerezzen; barátságos viszonyt hoz az létre és erősít meg a lelkipásztor és gyülekezete között, s alkalmat nyujt a gyülekezet ügyeinek helyes irányban való vezetésére, s minden családjának és egyes tagjának okos befolyásolására. Az egyház sikerének titka a lelkipásztoroknak a néppel való rokonszenves, baráti viszonyában áll. Igaza van a régi angol közmondásnak: "a housegoing parson makes a churchgoing people", — a mi annyit jelent, hogy a házjáró lelkész templomjáróvá teszi a népet. Igazat kell adnunk Bengelnek, mikor azt mondja, "a tapasztalatból azt tanulhatjuk, hogy sok lélekre igen üdvösen hathat prédikálásunk, de a kegyelem míve nem lehet egészen teljes bennök a személyes érintkezés nélkül, — e szerint mi nagy fontosságot tulajdonítunk e magán munkának. A lelkipásztor gyakran gazdagabb és érettebb gyümölcsöt szed látogatása, mint nyilvános tanítása után. Legyen mindig egyformán kész elmenni, a hova csak hívják; és azok, a kik lelki szükségeiktől kényszerítve, fölkeresik öt, hadd érezzék magokat szíves fogadása által felbátorítva arra, hogy teljes szabadsággal tárják föl előtte lelkeiket; mutasson tehát örömöt, ha a fölkeresett házakban az atyafiakkal találkozik".

Arra a kérdésre, hogy várjunk-é valami különös alkalomra, hogy ilyen látogatást tegyünk, azt feleljük, hogy jobb nem várni egyes alkalmakra, hanem ha a lelkipásztor elfoglalta már állomását, s lehetőleg megismerkedett egyházközsége inkább hívatalos dolgaival, akkor, minden közvetlenül kényszerítő indok nélkül kezdje meg a maga lelkipásztori látogatásait, mert ha nem így jár el, hanem pl. valamely gyülekezeti tagot, annak nagy beteg-

sége miatt keres föl, ezzel az illetőnél igen rossz érzést okozhat

Belátjuk azonban, hogy mikor a fentebbiekben a gyülekezet összes családainak yagy épen tagjainak meglátogatását teszszűk a lelkipásztor kötelességévé, ezzel elviselhetetlen nehézségű, sőt határozottan kivihetetlen teendőt róttunk egy nagy gyülekezetben szolgáló lelkipásztorra, kinek egyáltalában nincs arra ideje, s esetleg még az a krisztusi lélek is hiányzik nála, hogy heteken-hónapokon keresztül nyitogasson olyan ajtókat, melyek nem szívesen nyilnak meg előtte, s le tudja küzdeni magában a megszégyenülés érzetét, mikor azt kell tapasztalnia, hogy minden különösebb indok nélkül való látogatása csodálkozást, megütközést költ, vagy épen nem szívesen fogadják azt. Åm jól van, ilyen helyeken - s ilyenek leginkább a nagyobb városi gyülekezetek, hol a társadalmi érintkezés formái végre is mások ma már, mint a milyenek kisebb helveken szoktak lenni, — nagyobb városi gyülekezetekben nem házról-házra járva, hanem csak akkor és ott tegyen a lelkipásztor látogatásokat, a mikor és a hol az ő megjelenésének indoka ott van valamely szomorú, vagy örvendetes eseményben, a család vagy egyes iránt érzett közelebbi érdeklődésében, s általában valamely olyan kisebbnagyobb fontosságú körülményben, a mely a látogatást szinte természetessé, feltűnés nélkülivé teszi, s kizárja azt, hogy a látogatást tolakodásnak vegyék, vagy az illetők előtt talán kényelmetlennek, alkalmatlannak tünjék az föl.

Az eszmény tehát mindenesetre az, hogy minden különösebb ok nélkül is föl kell a lelkipásztornak gyülekezete összes családait, tagjait keresnie, de a hol ez az eszmény nem valósítható meg, — a kísebb gyülekezetek körében megvalósítható az! ott kevesebbel is be kell érnünk.

A hol teheti s a mennyiben lehetséges, látogasson meg a lelkipásztor minden gyülekezeti tagot, vagy legalább mindenkihez közeledjék baráti szívességgel, légyen az gazdag vagy szegény ember. Ha a lelkipásztor csak a gazdag, az előkelő embereket látogatja, a tényekbe való minden bővebb betekintés nélkül is bátran állíthatjuk, hogy látogatásai nem lelkipásztori, hanem társadalmi jellegű látogatások; ha pedig csak a szegényeket keresi föl. nem mondhatjuk őt hű lelkipásztornak, mivel csak azokkal akar érintkezni, kik egyszerű viszonyaik, szegénységük miatt kénytelenek az ő lelkipásztori látogatásait elfogadni, akár kívánkoznak azok után, akár kerülni szeretnék azokat.

# III. A gyülekezeti egyes tagok lelkipásztori gondozása.

## 36. §. Egyesek lelkipásztori gondozása általában.

Csak az a körülmény mentheti föl a lelkipásztort az egyesek közvetlen lelki gondozása alól, ha ez bármely okból vagy okokból föltétlenül lehetetlen reá nézve. Az az igazi lelkipásztor, ki gyülekezete minden egyes tagjának legkülönbözőbb szükségeibe épenúgy be tudna hatolni, s mindenkinek épolyan lelkipásztora volna, mint amilyen éber hűséggel áll az egész gyűlekezet fölött. Nem kell azt gondolni, hogy ha minden egyént külön gondozunk és vezérlünk, akkor már nincs szükség az egész gyülekezetnek egyházi beszéd által való építésére. A lelkész templomi szolgálata egészen más, mint az ő lelkipásztori működése, Amaz minden építő hatása mellett sem ragadhatja úgy meg minden egyes gyülekezeti tagnak a lelkét, mint a hogy ezt a lelkipásztori gondozás teheti, s egyedül ez taníthat meg bennünket arra, hogy mint hitszónokok, miképen tudjunk a gyülekezet szükségei szerint prédikálni. Végtelenül fontosnak tekintjük mi a lelkész templomi kathedrai munkáját, de valljuk egyszersmind, hogy kerülhetnek a lelkipásztor elé olyan emberek, a kiknek, — egyelőre legalább, — nagyobb szükségök van a tulajdonképeni értelemben vett lelkipásztori, mint a templomi szószékből nyujtható szolgálatra. A lelkipásztornak azért, a mennyire csak lehetséges, kötelessége az egyesekre hatni.

Az egyesekre való ezen tekintet az újszövetség legjellemzőbb vonásai közé tartozik. Az evangyéliomot az Úr nem a népekhez és a tömeghez intézte, hanem azokhoz az egyesekhez, a kikből a népek és tömegek állanak. És bár az Úr azt mondotta az ő tanítványainak, hogy elmenvén, tanítsanak minden népeket: az evangyéliom menete minden időben az volt, haladása abban állott, hogy az Úrnak tanítványai, megbízottai, a gyülekezeti lelkészek és misszionáriusok különösen az egyes lelkekbe hintegették az evangyéliom magvait, s a tömegeknek is azért prédikáltak, hogy azokban egyes lelkeket nyerjenek meg, kik terjesztői legyenek aztán az általok hirdetett elveknek. — A lelkipásztornak azért igen nagy gondot kell fordítania az egyesekre, és pedig a templomi szószék magaslatáról tartott egyházi beszédeivel ezt nem igen érhetvén el, közvetlenebbül lelkök gondozása által kell neki ezen munkát végeznie. Mindenkinek szüksége van az oly oktatásra, mely egyedül az ő szükségeinek felel meg, vagy legalább szüksége van mindenkinek arra, hogy azon általános tanítás, mely többek közt neki is szól, de a mely reá nézve a különös alkalmazás hiánya miatt elvész, az ő saját körülményeihez, nézeteihez, szokásaihoz alkalmaztassék. Tudnia kell a lelkipásztornak azt, hogy prédikálása előkészítheti ugyan az útat, s be is végezheti a lélekben megkezdett munkát, de akár az élet, akár valamely külön eset válságos mozzanata pontosabb és finomabb megfigyelést kíván ő tőle. És még az is tekintetbe veendő, hogy a gyülekezet azt a lelkipásztort, ki templomi szószékéről bizonyos értelemben soha le nem száll, és a ki, bár van alkalma megismerni az egyeseket, csak a tömeget akarja

ismerni, — az ilyen lelkipásztort az ő gyülekezete soha valódi lelkiatyjának tekinteni nem fogja. A lelkek gondozásában való buzgalma a milyen erőt kölcsönöz a lelkipásztor, mint hitszónok prédikálásának, abban való hanyagsága épen olyan arányban gyöngíti szószéki működését.

Ha az egyesek közt különbséget akarunk tenni, úgy találjuk, hogy különböznek ezek egymástól *belsőleg*, tudniillik lélek-, szív- és kedélyállapotjukra, valamint *külsőleg*, tudniillik életkörülményeikre nézve. Lássunk mindenikből nehány főbb mozzanatot, olyanokat, a minőkkel az életben a lelkipásztor a leggyakrabban találkozik.

# A) Egyesek belső állapotára vonatkozó lelkipásztori gondozás.

## 37. §. Hivők.

Habár a gyülekezet hívő tagjainak kisebb mértékben van szükségök a lelkipásztori gondozásra, mint a hitetleneknek, de azért mégis van arra szükségök, s épen ök jobban is keresik azt, mint mások. Szükségök van arra nekik úgy saját magok, mint a gyülekezet többi tagjai végett.

Saját magok végett szükségök van arra, mert a szent történelem és tan teljes ismeretével, annak helyes értésével, isteni volta és igazsága felől való meggyőződéssel, az Idvezítő iránti hívő odaadással, melyek általában mind csak viszonylagos képességek és erők, nincs mindig összekötve az az alázatos érzület, melynek birtokában tudja és elismeri az ember, hogy keresztyéni belátása, bármennyire előrehaladott legyen az, mégis csak tökéletlen és nagyon fogyatékos. Azután meg a keresztyén élet jelleméhez tartozik az, hogy ne állapodjék meg abban senki sem, hanem folyvást növekedésre törekedjék. A keresztyénségről való minden tudásnak csak akkor van értéke, ha tisztítólag és megszentelőleg hat az az érzületre és teljes magatartásra,

ha befolyással van az életre, ebben valósul meg. kell a hívökkel értetni, hogy az ő hitök jó cselekedetek nélkül meghalt állat, s minden kegyes beszélgetésök csak pengő ércz és zengő czimbalom, ha cselekedetők és életők nem felel meg ajkok beszédinek. De szükségök yan a hívőknek a lelkipásztori gondozásra azért is, mert az ő keresztyénségök is mindig és minden oldalról kísértéseknek van kitéve, s nincs bíztosítva az elbotlás veszélye ellen, a honnan az a lelkipásztori gondozás egyik főczélja, hogy alázatosságot keltsen föl és tápláljon az ilven emberekben, s arra az öntudatra ébreszsze őket, hogy főként az isteni és lelki dolgok felől való minden mi tudásunk korlátolt és tökéletlen (Róm. 11. 33. kk.; 1. Kor. 13. 9. kk.); hogy az isteni kegyelem ajándéka az (Máté 11. 25.; 1. Kor. 4. 7.); hogy az igazán felvilágosodottak érzik legélénkebben annak szükségét (Filipp. 3. 12.). Bíztassa őket, hogy szakadatlanul törekedjenek előre keresztyéni életökben (Eféz. 3. 13. kk.; Filipp. 1. 9. kk.; Kol. 1. 11.; 1. Péter 2. 2.; 2. Péter 3. 18.); és hogy soha el ne feledjék, ha az evangyéliom bővebb ismeretére és mélyebb megértésére törekednek is, hogy ez magában véve még nem egy a keresztyén élet igazságával és teljességével, hanem hogy a keresztyén ismeretnek és belátásnak a magaviseletben kell megvalósulnia (Máté 7. 16. kk.; Luk. 12. 47.; Eféz. 2. 10; Kol. 2. 6--8; Jakab 2. 17.; 2. Péter 1. 5. kk.), és hogy épen ez a legbíztosabb mód a keresztyén hit mélvebb és helyesebb megértésére, s az abban való helyes meggyőződés megszerzésére.

De szükségök van e hívőknek a lelkipásztori gondozásra a gyülekezet többi tagjai érdekében is. A dolog természeténél fogva ők különösen azok, a kikben érdeklődést kell ébreszteni minden iránt, a mi az egyházi közösségre tartozik; a kiket elsősorban kell megnyernie a lelkipásztornak a vele való közös és együttes működésre. Meg kell velök értetni a gyülekezeti élet jelentőségét, fontosságát s azt az állást, melyet abban az egyes elfoglal (1 Kor. 12.); szívökre kell kötni azon kötelezettséget, hogy minden erejökkel működjenek és hassanak a kölcsönös épülésre (Máté 5. 16. kk; Galat. 6. 1.; 1. Thessal. 5. 11—14. Jakab 5. 19—20.); és különösen akkor kell igénybe venni az ő munkálkodásukat, ha létező visszaélések eltávolításáról, uralgó tévedések elhárításáról s jobb intézkedések és rendelkezések behozataláról van szó.

Az ilyen hívő egyének feltűnő kitüntetése másokban irigységet és bizalmatlanságot keltvén, óvakodjék attól a lelkipásztor, s a velök való bánásmód módját és minőséségét mindig az illető egyén saját képzettségéhez mérje; a velök való érintkezésben ne annyira a tanítás, mint inkább a testvéri tanácsadás hangját használja, s általában mindig tartsa szem előtt azt, hogy ő maga is tanulhat s tanulnia is kell gyülekezete hitben előhaladottabb tagjaitól.

## 38. §. Tudatlanok.

Minden gyülekezetben vannak olyan egyének, kik részint az üdvtörténet és üdvtan egyes tárgyaira és tételeire, részint azoknak sok és fontos kérdésére nézve nagy tudatlanságban szenvednek, kik tehát ebben a tekintetben mindenesetre vezetést várhatnak. E szerint mi itten csak a vallásos dolgokban tudatlanokról akarunk beszélni.

Mindenütt vannak olyan emberek, kik jóllehet általában a keresztyénséggel, annak főtényeivel és alaptanaival ismerősök, nem ismernek egyes odatartozó tárgyakat és tételeket. Ha ilyen egyének jönek a lelkipásztor tudomására, pótolja ő ki az ismeret hiányát annak alapos megismertetésével, a mit az evangyéliom az illető tárgyakra nézve tanít. Hogy milyen formát használjon itten, összefügő előadást, beszélgetést, vagy valóságos katekhétai oktatást-é, azt az illetőnek műveltségi viszonya, kor- és életkörülményei fogják meghatározni.

Fájdalom, vannak olyan emberek is, kik rossz nevelės, hanyag iskolalátogatás, nagy szegénység, vagy egészen világias családi szellem befolyása következtében a leglénvegesebb vallásos kérdésekben is teljesen tájékozatlanok. Ha már ezeknek körülményei olyanok, hogy alapos oktatásukról szó sem lehet, mert esetleg a lelkipásztor sem tud más hívatali teendői miatt erre is időt szakítani, anynyit mégis tegyen meg, hogy közölje velök a legszükségesebb vallásos ismereteket. Nevezetesen az évnek olyan szakában, mikor legkevésbbé vannak elfoglalva, lehetne őket legalább nehány órán át valamely olyan modorban tartott oktatásban részesíteni, mely barátságos és kíméletes hangjánál fogya nem hogy bántó, sőt fölemelő jótékony hatással volna az illetőkre. Bíztassa őket a lelkész, hogy vegyék szorgalmasan hasznát a templomban nyujtott eszközöknek, s e végett látogassák minél szorgalmasabban a nyilvános istenitiszteletet; szerezzen nekiek megfelelő íratokat szabad óráikban olvasgatás végett, s adjon részökre útasítást azok helyes használatára.

De nemcsak a szegény és alsóbb rendű nép között, hanem a közép- és felsőbb osztályokban is találhatók olyanok, kik minden tekintetben való műveltségök mellett csodálatra méltólag tudatlanok a hit, a vallás dolgait illetőleg. Az ilyen emberekkel való bánásmód a lehető legnagyobb tapintatot ígényli, mert nem könnyű hozzájok a tolakodás látszata nélkül közeljutni, s nálok a lelki szükség érzetét felkölteni. A lelkipásztor tegyen nálok mindenesetre kísérleteket, s ne tartsa őt vissza, ha szinte balfogásnak tekintenék is benne, hogy rájok is ki akarja terjeszteni lelkipásztori hatását, melyet az ilyen emberek csak a köznép számára valónak tartanak. Használja föl nálok az olyan különös időket, alkalmakat és körülményeket, mikor szükség és fogékonyság mutatkozik bennök befogadni az életnek oly hosszú időn át nem ismert és gyakran meg-

vetett ígéjét; az életnek megismerésére kell őket vezetni s oly íratokat is ajánlani nekik, melyek erre a czélra alkalmasak.

Különben meg kell jegyeznünk, hogy minél gondosabban felügyel a lelkipásztor az ifjúságnak a keresztyénségben való taníttatására, tehát a vallástanításra, annál kevésbbé fogják az ilyen tudatlanok igénybe venni az ő lelkipásztori tevékenységét, mert hovatovább olyan emberekből fog kialakulni az ő gyülekezete, kiknél már csak a keresztyén ismeretek és tudás szélesbítésére és megerősítésére kell gondot fordítania.

## 39. §. Tévelygők, babonások.

A lelkipásztornak rendkivül fontos teendője az, hogy a hol a gyülekezet tagjainál a keresztvén élet dolgait illetöleg tévelugésekre talál, ezeket távolítsa el s a tévelygőket az igazság megismerésére juttatni igyekezzék. A tévelvgő ember mindig az igazságot tagadja meg, azt az igazságot, mely szabaddá teszen bennünket; már pedig Isten azt akarja, hogy mindenek az igazság ismeretére jutván, néki szabadságban való gyermekei legyenek Bármilyen legyen is a tévelygés, a lelkipásztornak csak abban állhat a feladata, hogy a tévelygőnek mutassa meg útjainak hazug, s az Isten ígéjével összeegyeztethetetlen voltát, s oda kell hatnia, hogy az illető egyháztag a másoldalról megtagadott igazságot ismerie meg a maga teljes valóságában. E végre mikor az illetőt mindenesetre útasítja Isten ígéjére, mint a melyben található fel a való igazság, hivatkozzék még a józanészre, s a mennyiben lehetséges, a tapasztalatra is. A czél elérése végett föltétlenül szükséges, hogy a lelkipásztor minden tolakodás és sértő buzgólkodás mellőzésével józanul és szeretettel járjon el olyanformán, hogy az ügy és igazság érdekében kövessen

el ugyan mindent, de azért a tévelygőnek keresztyéni érzületét kétségbe ne vonja, s mindig a személyes viszonyok, az egyéni körülmények, az idő, hely és alkalom bölcs tekintetbevételével járjon el.

A különböző tévelygések közül mi csak egyről, a babonáról emlékezünk meg. A babona a társadalom minden rétegében, úgy a műveltek, mint a műveletlenek körében feltalálható, s nagy mértékben el van terjedve. A babonás ember láthatatlan lények és hatalmak létét ismeri el, s azt hiszi, hogy mi azokkal összeköttetésben állunk, s azok befolyással vannak reánk. A babonás ember oly emberfölötti lények és természetfölötti erők lételében hisz, melyek csak képzelődéseken alapulnak; a babonás ember, a maga téves nézeteire támaszkodva, olyan czélok után fut, melyek vagy csak természeti úton, vagy épen nem érhetők el, s egyes eszközöknek magasabb erőt tulajdonít, mint a minő azokat a természeti világban megilleti. A babonás ember mindenesetre távol áll az igaz hittől s nézetét egyáltalában nem a kijelentés tudományára alapítja.

A lelkipásztor tüntesse föl mindenekelőtt a babona ostoba voltát. Mily ostobaság elhinni azt, hogy mi, kik sokszor még a látható természet legközönségesebb jeleit sem tudjuk kimagyarázni, hogy mi önkényes jelek és intézkedések által képesek legyünk magának a jövönek titkait is leleplezni. Mily nagy ostobaság bizonyos ténykedések által oly eredményeket előidézni akarni, melyek a természeti törvények alapján vagy nem idézhetők elő, vagy csak a természeti törvények alapján tett eljárásnak lehetnek eredményei. Oly ostobaság ez, mely csak az isteni lény, másoldalról meg az emberi erő teljes félreismeréséből származik (És. 59.8–9.; Jer. 10.2.; Róm. 1 21–22.; 11.34.; 1. Kor. 13. 9,12.).

E mellett tüntesse föl a lelkipásztor a babonának bünös voltát is, mely abban áll, hogy oly földies érzületet

árul el, mely a lelki javak fontosságáról mit sem akar tudni, s nem akarja azokat kellőleg méltatni (Máté 6.19—21.); úgy tüntesse föl a lelkipásztor a babonát, mint annak a bizalomnak a hiányát, a melylyel a keresztyének egész sorsukat Istennek vezetésére bízzák, s nyugalommal és vidáman tekintenek a jövendőbe (Máté 6.31. kk; Róm. 8.28.; 1. Péter 5.6—7.); tüntesse föl a babonát abban a színben is, hogy ellene mond annak az engedelmességnek, a melyet a keresztyének a természet és idvesség Istentől meghatározott rendje iránt mutatni tartoznak, még annak elismerése mellett is, hogy földi és mennyei dolgaikra elsőrenden maguknak kötelességük felügyelni (Zsolt. 127.1. 1. Thess. 4.11.; 2. Thess. 3.10—12.; 1. Tim. 4.8.).

Ezek mellett nem lesz nehéz a babonának veszélyes voltát is feltüntetni, mint a mely alaptalan félelmet okozván, zavarja a kedély nyugalmát, vagy hazug áltatások által oly reményeket költ, melyeknek meghiusulása aztán lever, s ez által az idvezülésben gátol, a kötelesség teljesítésében akadályoz, s mindennemű bűnökre csábít. "Nincs a tíz parancsolat között egy sem, melyet a babonás alkalmilag át ne hágna", — mondja találóan egy német hittudós.

Főként pedig a bibliának a babonás lények ellen való komoly nyilatkozataira hivatkozzék a lelkipásztor, a mint azokat már az ótestamentomban is megtaláljuk (2. Móz. 22. 18. 3. Mózes 19.31.; 20.27.; 2. Kir. 17.17.; 2. Krón. 33.6.); azután az újtestamentomban is találhatunk ilyen mondásokat (János 4.48.; Csel. 8.9.; kk.; 13.8.; 16.18.; 1. Kor. 1.22.; Gal. 5.20.; Jel. 21.8.; 22.15.). Arra törekedjék a szentírás fegyverének forgatásával a lelkipásztor, hogy az abban foglalt kijelentésre mutatván, a helyes üdvhitet alapítsa meg és elevenítse föl az illetők lelkében. Ámde az észokokat se vesse meg azért, valamint a tapasztalatból vett adatokat, s a természettudomány vívmányait se mellőzze,

mint a melyek a babona elvetnivaló, semmis voltát sokszor igen fényes példákban igazolják; sok esetben a babonásnak képzettsége még meg is követelheti, hogy a lelkipásztor épen ilyen indokokra támaszkodjék beszélgetésében. Ha aztán a babonás olyan tényekre hivatkoznék, melyek az ő föltételét igazolni látszanak, mutassa föl a lelkipásztor azon szándékos, vagy szándéktalan csalódásokat, melyek a babonáskodással együtt szoktak járni; esetleg megengedheti, hogy vannak olyan jelenségek, melyek eddig még kielégítő megfejtésre nem találtak, de épen azért intse az illetőket, hogy bíztos váradalmakat ne alapítsanak ezekre, s természetfölötti eszközökkel ne akarják saját jövőjüket irányítani, hanem földi és mennyei jólétük köteles szemmeltartása mellett, s alázattal elismerve emberi korlátolt voltukat, mutassanak gyermeki bizalmat az isteni gondviselés bölcsesége és jósága iránt, s hívőleg vessék magokat alá a Krisztusban való kijelentésnek.

#### 40. §. Kétkedők.

Ha a lelkipásztor, gyülekezetének tagjai közül olyanokkal jő érintkezésbe, kik a keresztyénség egyes tárgyaira nézve táplálnak magokban kételyeket, ne vonja ezeknél azonnal kétségbe az igazságszeretetet, a keresztyéni hitet és érzületet, hiszen a kétkedőnek a nélkül is aggodalmat okoz az, hogy kételyeit szellemi ereje korlátoltságának, a keresztyénség kevésre becsülésének, a kijelentés iránti tisztelet és alázatosság, valamint az erkölcsi komolyság hiányának tulajdonítják ő nála. A kétkedő azért csak az olyan emberhez fordul, a ki kíméletesen és szeliden ítél fölötte, úgy érezvén, hogy őt az ilyen bánásmód tényleg meg is illeti. Tudjuk, hogy vannak olyan egyének, kik állítólagos kételyeikkel csak hitetlenségöket takargatják, vagy a lelkipásztort akarják zavarba

hozni, — de mi nem az ilyen emberekről beszélünk, hanem azokról, kiknél a kétkedés mindig az evangyéliomi igazság iránti őszinte érzületből fakad, kikre nézve a keresztyénség igazi szívügy, s kik azt kívánják, hogy a mit ők igazságnak tartanak, az tényleg igazság is legyen, s kik távol vannak attól, hogy az igazságot el akarnák vetni. A legtöbb kételkedő nincsen abban a helyzetben, hogy egyes nehézségeket, melyek az értelem részéről emelkednek hite ellen. el tudná az útból hárítani, s nem tud kimagyarázni egyes élettapasztalatokat, melyek előtte az ő hitével nem látszanak összeegyeztethetőknek. Hogy vizsgálódik, mielőtt határozna, azzal csak engedelmességet mutat az evangyéliomi parancs iránt (1. Thess. 5.21.). De e vizsgálódás közben a tárgynak úgy egyik, mint másik felfogása mellett különböző észokok tünnek elő, és ő, a a bibliai igazsághoz való minden vonzalma mellett sem tudja az ellenokokat gondolatában leküzdeni. Hogy ezek által aztán nyugtalanítva érzi magát, ez az ő hite mellett egygyel több bizonyíték, s felhívás a lelkipásztorra nézve, hogy a kétely megfejtését teljes kímélettel és szeretettel eszközölje. Tagadhatatlan ugyanis, hogy a figyelembe nem vett és meg nem oldott kételyek az evangyéliomi igazságba való mélyebb behatolási kedvet csökkentik, s így a keresztyéni ismeretben való haladást megakadályozzák, a mi okvetlenül a keresztyénségben való visszaesésre vezet, - és ez ismét mind a lelkipásztornak lelkigondozói kötelességét állítja előtérbe.

A kétkedést egyáltalában nem lehet a szentírásra s az egyházi hitvallásra való egyszerű útalással, s azzal a felhívással legyőzni, hogy az illető vesse alá magát ezeknek a tekintélyeknek. Épen olyan kevéssé lehet a kételyeket eltávoztatni, ha azokat, mint büntetendő, a kétkedő magaviseletére s lelki nyugalmára veszedelmes, s mint olyan lelki állapotot tünteti fől a lelkipásztor, mely ha

mások előtt ismertté, egyszersmind veszedelmessé is válhatik az illetőre nézve. Az a felhívás, hogy a kétkedő az igazságnak alázatos és hívő elismerése által távoztassa el bünét, s kerülje ki a veszedelmet, magában még semmit sem használ. Sokkal inkább arra kell törekedni, hogy a kétely tárgyába való kész bebocsátkozás által kellő világításba helyezze a lelkipásztor a kérdést; hogy távolítsa el a fennforgó nehézséget, s így értesse meg és ismertesse el a való igazságot. De ez csak ott történhetik meg, hol őszinte kételkedőkről van szó, kik midőn az igazság komoly tudására, s tisztább és mélyebb megértésére törekesznek, nehézségekre találnak, s ezeket teljes komolysággal és igazságszeretettel akarják eltávolítani, a nélkül azonban, hogy erre maguktól képesek lennének; vagy olyanokkal szemben lehet csak a lelkigondozás terére lépni, a kik a természetben és emberi életben szerzett tapasztalataik, vagy saját nehéz sorsuk által a hitben félrevezettetve, újra a helyes útra akarnak térni.

A mi a kételkedés tárgyait illeti, azok nagyon különbfélék lehetnek. Ha az üdvtan és bibliai történetek alapigazságaira és tényeire vonatkoznak azok, be kell a lelkialapos és körülményes fejtegetésébe pásztornak ezek bocsátkozni, a kétkedő képzettségi fokához és a tárgy természetéhez képest alkalmazva a legkülönbözőbb nemű bizonyítgatásokat és czáfolatokat. Néha kevésbbé fontos tárgyakra vonatkoznak azok a kételyek, melyek a hívő kedélyeket nyugtalanítják, mint pl. botrányos eseményekre, összeegyeztethetetlen tényekre, látszó ellenmondásokra. természettani dolgokra, egyes bibliai személyek talányos magaviseletére, oly bibliai helyekre, melyek többféleképen magyarázhatók, s más ilven dolgokra, melyek a theologiailag kevésbbé képzett keresztyéneknél nehéz kételyeket támaszthatnak. Ilyen esetekben azt kell a lelkipásztornak mondania, hogy ezek a dolgok semmi lényeges hittételt nem

érintenek; hogy azoknak a keresztyéni élettel, váltsággal, üdvvel semmi közük sincs; hogy a mi az idvesség útját illeti, a szentírás erre nézve világos és elegendő útasítást ád; hogy a bibliai kutatások több, eddig homályos dolgot földerítettek már, s a folyton folyó kutatás sok, még mindig homályos kérdést föl fog deríteni. Érveljen a mellett a lelkipásztor, hogy az Isten ígéje isteni voltáról tapasztalatilag csak úgy győződhetik meg az ember, ha magát annak készséggel aláveti; hirdesse a legnagyobb nyomatékossággal, hogy a keresztyénséget nem annyira gondolkodás, mint inkább az élet által lehet helyesen megérteni, a mennyiben a keresztyénség lényegében nem tan, hanem élet, és csak úgy érthető meg, ha mint ilyet gyakoroljuk.

E mellett gyakran olyan kérdésekre terjeszkednek ki a kételyek, a melyek túl vannak azon a határon, a meddig a mi gondolkodásunk elér, — a minők a szentháromságról, vagy a Krisztus személyében az isteninek és emberinek egyesüléséről való nagy titkok, vagy a melyekre történelmi tények hiánya miatt határozott feleletet adni épen nem lehet, s legfentebb gyanítások közlésére van a lelkipásztor útalva. Ilven esetekben mondja ö ki leplezetlenül, hogy mi nekünk ezeket a hittitkokat nem annyira tudnunk és értenünk, mint sokkal inkább hinnünk kell; hogy itt – a mint ezt Garzó Gyula b.-gyomai lelkész igen szépen megírta — "az Isten bölcs szerelme és gondviselő kegyelme előtt leboruló" alázatosságra van nekünk elsősorban szükségünk, arra az alázatosságra, a mely azt mondja a zsoltáríróval: "Uram a te világosságod által látunk világosságot", mely nagyobb a mi részszerint való ismeretünk minden tudásánál; értesse meg a lelkipásztor a kételkedővel, hogy a titok azért isteni, mert nem emberi, és azért nem emberi, mert isteni; vezesse be a kétkedő lelkeket a világosságba, s éreztesse velök, hogy az emberi tudás akkor jut el a diadalom legfelső fokára, ha a Krisztusban megszentelődött lélek a hit titkai előtt ezekkel a szavakkal emeli föl szívét a magasba: "Én Uram, és én Istenem!" — Tanítsa meg a lelkipásztor, hogy a vallás nem tudomány, melynek mindenekben való tényekkel kellene foglalkoznia; mondja el, hogy az illető kérdésre nézve a kijelentés nem tartalmaz és nem leplez le többet, mint a mennyit arról hitvallásunk tanít, és hogy az ilyen kérdésben alázatosan el kell a mi korlátoltságunkat ismernünk (1. Kor. 13. 10. kk; 2. Kor. 5. 7.); hogy e miatt azonban nem kell nyugtalankodnunk, mert arra nézve, a mi üdvünkre tartozik, nyertünk a bibliában eleget; nyugtassa meg a kételkedőt, hogy az ily titkokról való legteljesebb oktatást sem tudnók megérteni (János 16. 12.), de majd egykor eljövend az idő, mikor azokra tiszta fény derül föl előttünk (1. Kor. 13. 12.; 1. János 3. 2.).

Minden ilyen esetben azonban elengedhetetlen követelmény az, hogy maga a lelkipásztor a kételkedők lelki gondozásában ne csupán a tárgyba való tiszta betekintést, a kételkedő gondolatmenetébe beható ügyességet, a vitatkozásban jártasságot tüntessen föl, hanem hogy őt hitszilárdság is jellemezze, mely tanításainak és beszélgetéseinek a bíztosság hangját is kölcsönzi. Ez a szilárdság, ez a bíztosság bizalmat fog kelteni a kételkedőben, míg a lelkipásztor részéről tapasztalt bizonytalanság és ingadozás bátortalanítólag hat, s a kétkedőt nehézségeiben csak erősíti és vagy nyugtalanságát fokozza, vagy közönyössé teszi őt az igazság iránt, mint a melynek teljes megértésére, — azt gondolja legalább, úgyis soha el nem juthatna.

Ha azonban olyan kételkedők kerülnek a lelkipásztor elé, kik a kételkedést csak színlelik, hogy az alá rejtsék el hitetlenségöket, dévaj gúnyolódók, kik őt zavarba akarják hozni, avagy zavart fejű képzelődők, kikkel az igazságot úgy sem lehetne megértetni: akkor, főként pedig a két első esetben, a szigorú, a büntető komolyság hangján beszél-

jen a lelkipásztor, melylyel lelkiismeretökhöz akar szólani, s éreztetni akarja velök magaviseletök bűnös voltát, s őket önvizsgálásra, s javulásra hívja föl.

#### 41. §. Közönyösök, külsőleg egyháziasok.

A közönyösök nagyszámú osztályt képeznek a keresztyénség kebelében, a mely osztály többnyire világias, üzlettel, vagy léha szórakozással foglalkozó emberekből áll. A dolgok állása szerint rendesen nem hiányzik az alkalom, hogy a lelkipásztor hozzájok juthasson az ilyen emberekhez, mint a kik összeköttetésben vannak az egyházzal, s annak ügyeiben akár szokásból, akár illedelemből részt vesznek. Találkoznak ezek a lelkipásztorral úgy más emberek házainál, társaságokban, s a társadalmi élet foglalkozásai közepette, vagy saját otthonukban is, nevezetesebb családi események alkalmával, keresztelés, esketés, vagy haláleset idején. Megvannak hát ezeknek házi és családi örömeik, bánataik, mert emberek, s épen emberi voltukat tekintve juthat a lelkipásztor legközelebb hozzájuk, mert mindezek a helyzetek összeköttetésbe hozzák őket a vallással.

Ha alkalma nyílik a lelkipásztornak beszélgetni az ilyen vallásilag közönyös emberekkel, rombolja le bíztonságukat, és mutassa meg nekiek, hogy helyzetök egyáltalában nem közönyös. Ne habozzék alkalmazni esetleg a megfélemlítést sem, mint egyik hatalmas tényezőt, — mert a legtöbb esetben lehetetlenség is az Isten eszméjét, a vallásosság szükséges voltának tudatát visszavinni a közönyösnek lelkébe, ha csak a félelem érzelmét is fel nem költjük benne. De, a nélkül hogy ez eszközről teljesen lemondanánk, ha más húrokat is rezgésbe hozhatunk nála, igyekezzünk ily gyöngédebb eszközökkel hatni reája.

Ha pedig olyan egyháztagok kerülnek a lelkipásztor elé, a kik csak külsőleg egyháziasak, kiknél az egyházias-

ság egyoldalúlag csak az istentiszteletben való részvételre szorítkozik, a nélkül, hogy az illetők a gyülekezeti életnek az istentiszteleten kivüli, vagy az egyetemes keresztyén anyaszentegyháznak állapota iránt is általában érdeklődéssel viseltetnének: tartsa a lelkipásztor szoros kötelességének, hogy tanítás, oktatás által költse föl bennök és ápolja a tökéletes egyháziasság iránti érzületet (Koloss. 4. 3; 2. Thess. 3. 1. kk.).

Az is megtörténhetik nagyon gyakran, hogy némelyek egyszer-egyszer különösebb érdeklődést mutatnak egyházi dolgok, például az istentisztelet, a gyülekezeti élet, az egyházalkotmány kérdései, vagy más ilyen ügyek iránt, a mely érdeklődés akkor nagy tevékenységben is nyilatkozik náluk, a nélkül azonban, hogy az egészséges keresztyénség magvából nöne az ki. A mit az ilyen emberek tesznek, teszik azt munkakedvök természetes kényszere alatt; teszik azt hiuságból, becs- és tetszvágyból, hódolva a korszellemnek; teszik talán irigységből és versengésből (Filipp. 1.15—16.). Ne útasítsa vissza az ilven munkát a lelkipásztor, sőt inkább örüljön, hogy ezek az emberek oly sok szolgálatot tesznek az egyháznak, s annak ügyét előmozdítják (Filipp. 1. 18.), de mindenesetre tegye kötelességökké azt is, hogy most már a megkezdett jó úton haladjanak tovább, legyenek bensőleg is egyháziasak, s magyarázza meg nekiek, hogy minden szolgálat mellett is, melyet ők az egyháznak tesznek, megtörténhetik, hogy személyes keresztyénségökben nem haladnak előbb; hasson tehát oda, hogy azontúl való működésük legyen a hit és szeretet igaz munkája.

## 42. §. Egyháziatlanok.

Az egyháziatlanokat annál nagyobb figyelemmel kísérje a lelkipásztor, mert ezekhez templomi egyházi beszédei útján csak ritkán, vagy épen nem is ér el. Az egyháziatlan ember nem lép ugyan ki az egyház külső kötelékéből, de az istentiszteletet önszántából vagy csak ritkán, vagy sohasem látogatja. Egyik a lelkészszel való személyes rossz viszonyát hozza föl ürügyül, másik azt beszéli, hogy öt az istentiszteleti rend, vagy a lelkész szószéki előadása nem elégíti ki; egyik mellőzhetetlen hívatali munkájára hivatkozik, s arra a szükségre, hógy vasárnap kell bizonyos dolgokat elvégeznie, a melyek végezésére a hét folyamában időt nem talál, a másik azt mondja, hogy a templomi levegőt nem tudja eltűrni, s így egészségi okokból nem jár templomba; egyik arra hivatkozik, hogy a templomlátogatás nincsen összefüggésben a keresztyénség lényegével, a másik arra, hogy a gyakori templomlátogatás az álszenteskedés gyanújának tenné ki magát; egyes szegények templomkerülésöket azzal igazolják, hogy nincs tisztességes ruházatuk, míg fent és lent számosan vannak olyanok, kik nyiltan bevallják hitetlen voltukat, vagy a kik erkölcsi durvaságba sülyedve, az emberi méltóság és keresztyénség iránti érzéküket teljesen elveszítették.

Bármilyen ürügyeket hordjanak is már föl az egyháziatlanok, mutassa ki a lelkipásztor komolyan és szeretettel ez ürügyek alaptalan voltát s tüntesse föl egyháziatlanságuk valódi okát, mely abban áll, hogy az illetőnek nincsen tudata az ő benső fogyatkozásairól, lelke szükségeiről. Költse föl, s hozza nálok tudatra a lelkipásztor a közös épülés szükségének érzetét, s ismertesse el velök, hogy ennek kielégítése keresztyéni kötelesség reájok nézve. Tanítsa meg nekiek, hogy a nyilvános istentiszteletben való részvétel magában véve ugyan még nem bizonyítéka a keresztyén élet meglételének, de azért nem hiányozhatik ott, a hol ilyen élet van, miután a keresztyénségnek lényegéhez tartozik, hogy magának kifejezést keressen és táplálékot találjon a hittársakkal való együttélésben. Hogy már a lelkipásztor ilyen meggyőződést hozhasson létre az egyháziatlan emberek között,

szükséges, hogy azok vallásos nézeteit és meggyőződését a magok mélyében megismerje, mert csak ilyen alapon igazíthatja helyre azokat. De hogy itt csak az olyan lelkipásztor működhetik a sikerre való kilátással, a ki mint hitszónok is megfelel a követelményeknek, az nem szorul bizonyításra, mert a tapasztalat minduntalan azt igazolja, hogy a különben hű és lelkiösmeretes lelkipásztor, kinél azonban hiányzik a külső előadási képesség, az egyháziatlanok lelkigondozásában sokszor nem léphet föl olyan erővel s nem munkálkodhatik olyan sikerrel, mint a ki azzal az Isten-adta nagy tehetséggel rendelkezik.

#### 43. §. Szakadárok.

A szakadárok (separatisták) alatt oly embereket értünk, kik keresztyén életők bizonyos iránya miatt a teljes egyházi élettől, főként az ő úgyvélt igazabb, élőbb hitőket hozva fel ürügyül. visszavonulnak, a nélkül azonban, hogy abból az egyházból, a melybe születésöknél fogya tartoznak, egészen kiválnának. Főként a közös istenitisztelettől különülnek ezek el, s épülést csupán a hasongondolkozásúakkal való összejövetelben keresnek, s abban a véleményben vannak, hogy ez által a hitet teljesen fenntartják magokban, s közvetve az egyházra nézve jobb állapotokat idéznek elő. Visszavonulnak ezek az egyházi közösségtől részint a gyülekezeti lelkész prédikálási modora vagy módja miatt, részint mert az egyház külső rendelkezéseit, pl. alkotmányát, vagy fegyelmét írásellenesnek tartják. Ilyen szakadároknak tartjuk Magyarországon a nazarénusokat, kik főként a református egyház kebeléből válnak ki, lelkészekről, templomról, katonáskodásról stb. tudni sem akarnak, s csak magok között gyűlnek össze áhítatoskodásra.

Az ilyen szakadárokkal szemben annál nehezebb a

lelkipásztor feladata, mivel nálok nem a keresztyénség elleni közönyösséget, vagy ellenséges indulatot kell legyözni, sőt inkább ez irányban valamely olyan buzgóság ellen kell síkra szállani, a mely téves, s egyoldalúsága miatt könnyen szenvedélyessé és keserűvé válik; annál nehezebb e küzdelem, ha az egyházi rendtartásban tényleg fordulnak elő olyan hiányok, a melyeken az egyes lelkész nem segíthet. Ha a sebre teszi a lelkipásztor az ö gyógyító kezét, a jót és egészségest könnyen megsértheti, ha szinte az egyoldalút és betegest a szeretet teljes kíméletével tárja is föl. Hirdesse úgy is mint lelkipásztor, úgy is mint hitszónok, Krisztus evangyéliomának igazságait a magok teljes tisztaságában; hasson, mint katekhéta, már a növekvő nemzedékre, s tüntesse föl azokat a tévedéseket, melyekbe a történelem tanúsága szerint a pietisztikus és mystikus irány követői estek; ismerje el bennök, a mi jó, de épen olyan határozottan tüntesse föl egyes nézeteik tarthatatlanságát, a józan ész s az állam érdekeivel való ellentétes irányát, sőt, — talán ez hat legjobban reájok -- bibliaellenességét. Keresse föl öket vallásos öszszejöveteleik alkalmával és helyén, s érveljen tanaik, az általok vallott elvek ellen, tiszta bibliaismerete, s annak helyes értelmezése alapján, — ezek azok, a miket a lelkipásztor ilyen egyénekkel szemben tehet, s az ő hívei közül kiváltakról lévén szó, kötelessége megtenni ma is, mikor a vallásszabadságról szóló újabb egyházpolitikai törvény természetesen nagy mértékben nehezebbé tette a lelkipásztornak e téren való működését.

## 44. §. Hitváltoztatók.

Hitváltoztatók (convertiták, apostaták) az olyan egyének, kik valamely egyházzal, mondjuk a mi egyházunkkal való eddigi közösségüket teljesen megszakítják, és az egyházból kilépnek. E kilépés külső módozatait teljes

pontossággal előírja a polgári törvény, s a kérdés ez oldalához mi nem szólunk. Megtörténhetik azonban, hogy az illető elhatározván magát az egyházunkból való kilépésre, e szándékát közli a lelkipásztorral, a mikor az illetőt rendesen nehezen lehet már letéríteni szándékáról, de azért természetesen meg kell ezzel próbálkoznia a lelkésznek, Mondanunk sem kell, hogy először a hitváltoztatás okait kell felkutatni. Ha ezek hitvallásunk egyes elvei fölötti téves nézeteken alapulnak, ezeket a téves nézeteket kell helyreigazítani. Ha tisztátalan indokokat vesz észre a lelkipásztor, a minők pl. gazdag házasságra, dús örökségre, a hitváltoztatástól függövé tett jobb állásra való kilátás, mutassa meg az illetőnek magatartása elvetendő és bűnös voltát, a nélkül azonban, hogy a dolognak oly látszatot adua, mintha ő személyesen is sértve érezné magát az áttérés által, s mindannak elkerülésével, a mi csak távolról is kényszerítésre mutatna, a minők a rábeszélés, ígéretek, fenyegetések s más ilyenek. Fordítson nagy gondot a lelkész, mint hitszónok, az általa tartott kátémagyarázatokra, s ezekben igyekezzék feltüntetni a mi hitelveink tisztaságát, bibliaszerűségét, hogy így gyülekezete tagjaiban minél élénkebben fölébreszsze az egyházunkhoz való tartozás keresztyéni szempontból vett előnyeit.

De terjeszsze ki a lelkipásztor a maga gondját az olyan egyénekre is, kik más egyházakból, vagy más vallásról akarnak hozzánk áttérni, s ezt az ő szándékukat nála előzetesen bejelentik. Ne örüljön bensőbb ok nélkül minden áttérőnek, de vizsgálja meg a legnagyobb lelkiösmeretességgel az áttérési szándék alapját, s ha úgy veszi észre, hogy nem a vallás igazaiban való tisztább belátásról, nem komoly vallásos meggyőződésről, hanem csak valamelyes külsőleges okról van szó, az illetőt inkább beszélje le áttérési szándékáról, mintsemhogy őt mindenáron meg akarná nyerni egyházunknak.

#### 45. §. Hitetlenek, vallásgúnyolók.

A XVIII. század öröksége az, hogy jelenkorunk oly gazdag mindenféle hitetlenben, kiknek hatalmas, nagy táborát a bölcsészet elvei, a természettudományoknak a mult században történt hatalmas előmenetele, s ennek következtében az üzleti tevékenység óriási fellendülése; egyik oldalon a nagy gazdagság felhalmozódása, másik oldalon a nagy tömegek elszegényülése, az államok életében jelentkező folytonos forrongások, időnkénti óriási kitöréseikkel, ilyen és más körülmények állították csatasorba, úgy hogy egyes nagyobb városok gyülekezeteiben már a hitetlenek minden fajára rátalálhatunk. És bár e hitetlenek különösen az úgynevezett míveltek osztályából kerülnek ki, az üzleti forgalom, az ennek folyamán keletkezett sociál-demokráczia, s ezzel együtt a vallásos dolgok könnyelmű felfogásának terjedése, megtették a magukét arra nézve, hogy ma már kisebb gyülekezetekben is találunk ilv hitetlenekre. Egy külön theologiai tudomány, az apologétika feladata az, hogy kifejtse azokat az elveket, a melyek ismerete mellett lehet legjobban szembeszállani a hitetlenség legkülönbözőbb formáival, de mégis csakugyan megtörténhetik, hogy a lelkésznek, mint lelkipásztornak, alkalma kerül találkozni a hitetlenekkel, a mikor hivatva érezheti magát arra, hogy, igenis, szembeszálljon nézeteikkel.

A sokféle hitetlenségnek csak egy formáját említjük itt föl: a természettudósok ősnemzési és leszármazási elméletét, melyet az ember eredetére vonatkozó bibliai tannal szemben oly kiváló előszeretettel hirdetnek ma egyesek. Ösnemzés (görögül: abiogenesis; latinul: generatio aequivoca, heterogenea vagy spontanea) alatt a régibb korbeli természetbúvároknak azt a nézetét kell értenünk, a mely szerint élő, szerves lények nem szerves anyagból is kép-

ződnek, a mely elmélet ügye azonban ma már úgy áll, hogy nemcsak a biblia mond annak ellen, minden teremtett lényt Isten teremtői kezéből származtatván le, hanem a legkomolyabb tudósok által végzett természettani és természetrajzi kutatások is igen kétessé teszik a szerves lényeknek ősnemzés útján való keletkezését, s magok ezen természetbúvárok is kimondják, hogy igen kétes értékű elmélet az, a mely szerint még a legelső szerves lények is a földön ösnemzés útján keletkeztek volna. A leszármazási elméletet Darwin teremtette meg, a ki szerint az állat- és növényfajok nem állandók, ösidőktől fogva változatlanok, hanem nemzedékről-nemzedékre változnak, még szemünk előtt is, főként ott, a hol a tenyésztést magunk intézhetjük. Első művében még Darwin, valószinűleg hogy ne növelje az elmélete ellen föltámadt előítéleteket, az ember származására nézve nem nyilatkozott, de a német Haeckel levonván a Darwin-féle elmélet legvégső következéseit, Darwin megírta az ember származásáról való művét, a melyben kifejti, hogy az ember az úgynevezett szükorrú majmoktól származik.

Ha már e leszármazási elmélet valamely hívével jönne össze a lelkipásztor, s vitatni kellene az ember eredetéről való bibliai tan igazságát, helyezkedjék mindenekelőtt arra az alapra, hogy sem Darwin, sem Huxley, sem Haeckel, sem más kiváló darwinista nem állította határozottan soha, hogy az ember gorillától, vagy más, ma életben levő majomtól származnék. Mutasson rá magoknak a természettudósoknak ingadozására, hogy míg némelyek, mint Darwin és az ő irányának hívei úgy vélekednek, hogy az organismusok egész sokfélesége egy vagy egynehány, kevés számú alapformából, lassankénti átváltozás által, beláthatatlan időszakok alatt, különböző fokokon keresztül fejlődött az emberig: más természettudósok ebben csak egy "önkényes" és "túdománytalan" hypothesist látnak, melyet tények hiányá-

ban nem lehet kellöleg indokolni, és ellenében más valamely álláspontra helyezkedtek.

Ha az ember az alsóbb képzeteknek csak rendkivül lassankénti tökéletesedése által jött létre, akkor nemünknek eredetével csakugyan elgondolhatatlan régi időkbe kell fölvándorolnunk, holott a vizsgálatok bebizonyították, hogy minden teremtmények közt az ember a legifjabb, s bizonyosra veszszük, hogy ő nem csupán befejezése az ő világának, hanem egy új világ kezdete is, mert ő vele kezdődik a szellemnek és az öntudatnak a világa. Mondja el a lelkipásztor Darwin átváltozási elméletének híveivel szemben, hogy az ember a mennyországba tartozik, de az állat nem. És ez specifikus különbséget tesz. Az embernek vallása van; gondolkozásának és akaratának Istenre kell irányulnia, életének istenitiszteletnek kell lennie. Az állatnak létele csak érzéki; az ember szellemi életet él, ha szinte a testben is; az örökkévalóságban áll, ha szinte az időhöz kötve is; és már itt a földön a menny felé kell neki útjában törnie. Hirdesse azt az elvet, hogy az ember csak mint erkölcsi valóság, tehát csak mint kész ember jöhetett ki Isten kezéből, ha látjuk és ismerjük az ő erkölcsi fölszerelésének egész készletét: erkölcsi érzékét, ösztönét, akaratát, lelkiösmeretét, a melyek nem az idők folyamán, valamikor, történeti eseményképen léphettek be az emberlélek világába, hanem együtt születtek az emberrel, a mi az átváltozási elmélet elfogadása mellett lehetetlen dolog. Ne feledkezzék végre meg annak az erős érvnek felhasználásáról sem, hogy miképen nem történt az alatt a mintegy hatezer esztendő alatt, a mióta a bibliai idő tart, semmi átváltozás valamelyik állati létből az emberlétbe, ha a korábbi időkben, Darwinék szerint oly bíztos fokokon haladt az ember a legalsóbb szervi állapotból az ő emberlétének mai kifejlettsége felé?!

A hitetlenek egyúttal gyakran vallásgúnyolók is, kik-

nek kedvök telik abban, hogy vegyes társaságokban könynyelmű nyilatkozatok, kérdések, megjegyzések által a lelkipásztort zavarba hozzák, és vele mások múlattatására élczelődjenek. Az ilyen társaság bizonyára nem a kellő hely arra, hogy ő lelkipásztori fejtegetésekbe, theologiai vitatkozásokba bocsátkozzék, s az lesz a helyes eljárás, ha az illetőt nyugodtan és komolyan az idő és hely nemmegfelelő voltára figyelmezteti, vagy ha helytelenítését sokatmondó hallgatásával fejezi ki. Méltatlan dolog volna s a személye, hívatala iránti tiszteletnek s a jó ügynek csak ártana vele, ha indulatba jöne, s boszankodását szenvedélyes hevességgel juttatná érvényre, ha érzékenyen a megsértettet játszaná, vagy ha sértő élczczel és sebző gúnynyal útasítaná vissza a gúnyolódót. Nemes komolyság és méltóságteljes nyugalom; olyan szeretet, mely le tudja csillapítani a méltányos boszankodást s a nemes fölgerjedést; olyan kímélet, mely szeliden bár, de keresztyéni buzgalomban tudja és akarja visszaverni a könnyelműség támadását az ellen, a mi neki, a lelkipásztornak a legkedvesebb: ezek azok, mik hozzá illenek, s a mik együvé foglalva, azzal a gúnyolódóval szemben oly magas állásra helyezhetik öt, hova semminemű világbölcs, vagy ékesenszóló hittudós szava, vagy okoskodása sem emelkedhetik soha. Sokan azt tartják, hogy helyénvaló dolog egy csattanós élczczel, vagy maró gúnynyal fegyverezni le és alázni meg a vallásgúnyolót. Bajos azonban ilven fegyvert ajánlani, mert megtörténhetik ugyan, hogy ily módon elhallgattat a lelkipásztor egy gúnyolódót, s a jelenlevők kaczaja tárgyává teszi, de kérdésbe tehető, hogy vajjon hasznára lesz-é ez az evangyéliom ügyének, s hogy vajjon arra a hitetlen gúnyolódóra lesz-e olyan hatása, hogy eszméletre és magába térjen, a mi aztán üdvös változást fogna benne előidézni. Az élcz bármely szent tárgyat is a nevetséges terére viszen; a hol megsebez, könnyen keserűséget idéz

elő; az élczes ellenfélnél csípős viszonzásra találhat, mely a megkezdett hangon folytatja a tárgyat, s megtörténhetik, hogy ha a lelkipásztor le nem győzetik is, de győzelme kétséges leend. Az ügy komolyságot; a személy szeretetet követel. A szent irányában való mélységes tisztelet és komolyság kifejezése; a szeretet és szomorú sajnálkozás nyelve, mely nem sért: jótékonyabb és mélyebb benyomást tesznek, vagy ha nem tesznek is, a lelkész személyének és hívatalának több tiszteletet szereznek, mintha ő az élcz lövegeivel folytatna múlattató csatározást.

Egyébiránt ezt nem akarjuk minden esetben és mindenkire nézve kötelező szabályul adni. Számításba veendő szellemi téren is a hasonszenvi gyógymód olykor-olykor hatalmasan megnyilatkozó ereje. Rendkivül kényes helyzetbe jöhet a lelkipásztor, ha például valamely parasztlakadalomban a parasztfurfang csúffá akarja öt tenni. Fordulhatnak elő olyan esetek, a mikor, készséggel elismerjük, valóságos villámhárító, ha az ilven fordulatokkal szemben hirtelen feltalálja magát a megostromolni akart lelkipásztor, s elméjének a gyors reflexióban megnyilatkozó ereje által csattanósan veri vissza a szemérmetlen támadást. Garzó Gyula beszél el egy történetet, a mely szerint egy furfangos eszű násznagy tervet szött, hogy vele megfogja a lakadalmi vendégségben jelenlevő lelkipásztort. Bevonult tehát az összebeszélt csapat, már előre is kaján mosolylval ajkain, abba a szobába, hol a lelkipásztor az öregekkel beszélgetett, s így szólt a násznagy: "Tiszteletes Uram! kigyelmednek jobban kell ezt tudni, s így kigyelmed döntse el, a mi fölött mi odakint már egészen összegabalyodtunk, hogy t. i. ki volt a csősz a paradicsomban?!" És a lelkipásztor, legott fölismervén a nagyon kényes helyzet jelentőségét, jobbkezével a kihívó balvállára ütve, e gyors választ adta: "Melyik dűlőben, barátom?!" S a várt felelet helyett adott e váratlan kérdés oly leírhatatlan zavarba

hozta a tolakodó násznagyot, hogy szinte beleszédült abba, s ez állapotából csak a társaság hahotája s gúnykaczaja ébresztette föl. Milyen gúny tárgya lett volna már ez a lelkipásztor, ha hirtelen feltaláló elmeélének fegyverével ketté nem tudta volna vágni a gordiusi csomót! Igaza van tehát Funckénak, mikor azt mondja: "A halak különféle fajait különféle hálókkal kell fogni. Mindeniknek megvan a maga helyén a maga jogosultsága!"

De másoldalról jöhetnek elő olyan esetek, melyekben a lelkipásztor oly összeköttetésbe jő egyes hitetlenekkel, mikor egyenes kötelességévé válik velök lelkipásztori beszélgetésbe bocsátkozni, s valamely tárgyat körülményesen és alaposan megvitatni. A sikernek mily fontos előföltétele ilv esetekben az, ha meríthet theologiai, bölcseleti, történelmi és társadalomtudományi ismeretei forrásából, s hozzá arról az oldalról tud közelíteni, hol legkönnyebben hozzáférhető. Itt tűnik elő a folytonos tudományozás nagy fontossága, melyről e tanulmányunk előbbi részében már szólottunk; de nem szorul bizonyítgatásra, hogy nagy fontossága van itt a saját, keresztyénileg képzett személyiségnek is. Tudományosan képzett egyénekkel szemben a bölcselet és a vallások történetéből ki kell mutatni, hogy a vallás mindenütt és minden időben úgy jelentkezett, mint az ember elútasíthatatlan lelki szükséglete, és mivel ezek az emberek úgy a vallásosnak, mint a keresztyéninek is pusztán csak a gondolkodás által akarnak birtokába jutni, tartsa kötelességének a lelkipásztor, hogy őket ettől az egyoldalúságtól szabadítsa meg.

Kevésbbé képzett emberekkel szemben is használhat azonban a lelkipásztor ily észokokat, de arról ne feledkezzék meg soha, hogy ezekre a vallás és a tapasztalati világ köréből vett érvekkel lehet esetleg mélyebben hatni.

# B) Egyesek külső állapotára vonatkozó lelkipásztori gondozás.

## 46. §. A belső és külső élet egymáshoz való viszonya.

Nemcsak arra kell kiterjeszkednie a lelkipásztor gondjának, hogy őrködjék gyülekezetének azon tagjai fölött, kik valamely benső szükségük folytán ígénylik a lelkigondozást, de szükségszerű kötelessége neki egyházközsége egyes tagjainak külső állapotával is foglalkozni, nem feledkezhetvén meg arról, hogy mily hatással van a külső állapot a benső lelki élelre, a mit az a régi példaszó is igazol, hogy csak egészséges testben lakozhatik egészséges lélek. A betegek és haldoklók; a lelki betegek és elnyomottak, üldözöttek, szerencsétlenek; a foglyok s a halálraítéltek lelki gondozásának kérdésével fogunk a következőkben foglalkozni.

# 47. Betegek és haldoklók.

A betegek és haldoklók lelkigondozása a lelkipásztor legfontosabb kötelességei közé tartozik, és sem az a lehetőség, hogy az némelyeknél sikertelen marad, sem az ellene uralkodó előítéletek, sem az a félelem, hogy tolakodónak fogják tartani, sem végül az önfenntartás kötelességére való hivatkozás föl nem oldhatja őt annak teljesítésétől. Ott áll előtte e téren Krisztus példája (Máté 8. 14., 15.; János 5. 1. kk.), sok más esettel, hol ő a betegek kérésére segítőleg és intőleg fordult hozzájok; az azoknak tett ígéret, kik a betegeket látogatják (Máté 25. 40. kk.); tanítványainak adott megbízása (Lukács 9. 2.; 10. 9.), melyet ezek nemcsak teljesítettek (Csel. 3. 1. kk.; 9. 36. kk.; 14. 8. kk.), hanem a gyülekezetek előljáróival is közöltek (Jakab 5. 14.). Sőt már az ó-szövetségben is olvassuk a

betegek gondozására való felhívást a hűtelen pásztorok elleni intő, komoly szavakban (Ezék. 34. 4.). Már mint ember és keresztyén, de különösen hívatali állásánál fogya, hivatva van a lelkipásztor e munkára. Miután a betegek a nyilvános istenitisztelet látogatása által nem elégíthetik ki lelki épülésök szükségeit, a lelkipásztorkodásnak kell előtérbe lépnie. A betegeknek főként az Isten ígéje alapján vezetett beszélgetésre van tanításul, intésül szükségök, különösen mivel a betegség a babona, türelmetlenség, zúgolódás, csüggedés és kétségbeesés veszélyével is együtt jár a betegre és környezetére nézve; míg mások meg az emberi gyöngeség és gyarlóság élénken fölébredt tudatában fogékonyabbakká lesznek a vallásos benyomások iránt, s betegségökben inkább óhajtják, mint máskor, hogy a lelkipásztor Isten ígéje által emelje föl, vígasztalja meg és erősítse őket. A betegnek ágya igen gyakran válik olyan helylyé, a melynél a lelkipásztor korábban nem sikerült kísérletei, hogy az illetőt bűnbánatra és javulásra indítsa. szerencsésen sikerülnek, s a beteg, vagy hozzátartozói érzületében tökéletes változás jő létre. Milyen nyereség az a lelkésznek teljes hívatalára nézve, ha ö, mint a betegek lelkipásztora, nem csupán a gyülekezet becsülését, szeretetét és bizalmát vívja ki a maga számára, a mi által ismét egyéb hívatali működésének is nyilt szíveket és bizonyos sikert bíztosít, hanem ha sok kegyes türővel is találkozik a betegágyaknál, kiknek hite, türelme és önmegadása láttara, saját keresztyén élete is csodálatosan erősödik! A betegek látogatása rendkivül emeli a lelkész hitszónoki erejének hatását is, mert ha valahol, a betegek mellett tárul föl előtte a megfigyelések és tapasztalatok gazdag mezeje. Kétségbevonhatatlanul igaz tehát az a mondás, hogy a lelkipásztornak azokra kell a legnagyobb figyelmet fordítania, a kik elsők az ő gyülekezetében, nevezetesen a gyermekekre, és azokra, a kik utólsók, nevezetesen a betegekre és haldoklókra; az elsőkre azért, mert tőlük lehet legtöbb gyümölcsöt várni, az utóbbiakra azért, mivel esetleg kevés idő marad számunkra, hogy közöttük lelkészkedjünk.

Ezen elvek szemmeltartása mellett könnyű arra a kérdésre megfelelni, ha vajjon kötelessége-é a lelkipásztornak a betegeket hivatlanul is meglátogatni. Egyházi törvénykönyvünk ugyan (az 1891-93 évi) a hitsorsos betegeket magánlakásaikon fölkérés eseteiben akarja csak látogattatni és vígasztaltatni, vagyis a betegek hívatlanul való meglátogatásáról nem beszél, de semmiesetre sem fog nézetünk szerint törvénysértést követni el az a lelkipásztor, ki az ö gyülekezete betegeit hívatlanul is meglátogatja, Ha nem hívják is öt erre föl a betegek, felhívja az, a kinek szolgálatában hívatalát folytatja. Bátran kimondhatjuk, hogy kevéssé érti hívatalát az a lelkész, és kevés érzéke van annak kötelességei iránt, a melyik csak határozott meghívásra látogatja meg a betegeket. Ha itt és ott az a nézet uralkodnék, hogy a lelkipásztornak a betegágynál való megjelenése a beteg halálának bíztos előpostája, ezt könnyen és hamar el lehet oszlatni, ha meglátogatja a könnyű betegeket is, a mikor az általa meglátogatottak újrafelépülésének számos példái ki fogják tüntetni ama nézet téves voltát. De a lelkipásztor iránt támasztott ezen követelés még sem megy oly messze, hogy neki kötelessége volna ott is megjelenni, hol határozottan tiltakoznak látogatása, ellen s azt egyáltalában nem akarják elfogadni. Tudnia kell neki, hogy ő szívesen látott, vagy legalább nem kellemetlen vendég, és az illetőknek semmiesetre sincs terhére, Oly betegek látogatása, kik öntudatukon kivül vannak, vagy arra nagyon is gyöngék, hogy saját ártalmuk nélkül látogatásokat fogadhatnának el, nem hagyható helybe, s ha kívánják, a beteg javulásáig vissza kell azt útasítani, de a beteg hozzátartozóit sikerrel lehet ilyenkor látogatni.

A beteglátogatásokra készüljön el úgy a lelkipásztor, mint a beteg. A lelkipásztor készüljön elő arra, hogy esetleg kellemetlent, vagy épen undorítót fog látni. Gyűjtsön tehát magának előre is erőt ahhoz, hogy le tudja küzdeni saját magát. Tartsa szem előtt hivatása fontosságát és szentségét; bízzék Istenben; gondoljon lelkében arra az áldásra, a melyet eszközölhet; könyörögjön Istenhez erőért és áldásért, hogy munkájával minél jótékonyabb eredményt érhessen el, -- ezek azok, a mikkel a lelkipásztor a beteglátogatásokra előkészülhet, a mivel azonban egyáltalában nem akarjuk azt mondani, hogy az okos és illő elővigyázati rendszabályokra ne kellene ügyelnie, a melyekkel tehát a lelkipásztor előzetesen mindenesetre ismerkedjék meg. És itt tűnik egyszerre elibünk annak a ténynek fontossága, hogy theologiai akadémiáinkon a közegészségtan, mint rendes tantárgy taníttatik. Tanácsos dolog, ha megkérdezteti a lelkipásztor a beteg családjánál, hogy mely időben tehet látogatást a nélkül, hogy megjelenése zavarólag hatna a betegre és a háznépre, mert másoldalról a beteget illetőleg is tanácsos a lelkipásztor látogatására való előkészülés, hogy ne lepje az őt meg, s esetleg, a helyett, hogy segítene, még ártalmára válnék nekie.

A lelkipásztornak a beteg mellett való magatartása általában a lelkipásztori beteglátogatás czéljához alkalmazkodik. És ez nem lehet más, mint a szenvedők vígasztalása, a szenvedés által történő megszentelés felől Isten ígéje alapján való bíztosítása, és pedig mindkettő a szenvedés nemére, a beteg érzületére, életmódjára, sőt eshetőleges halálára való tekintettel is. Bármilyen különbözőnek kell is az eljárásnak lenni, mivel tekintetbe veendő a kor, nem, hivatás, a keresztyéni ismeret stb., mindazáltal vannak bizonyos általános szabályok is, melyekről egészen megfeledkezni soha nem szabad. Ide tartozik nevezetesen az, hogy a lelkipásztor a beszélgetést a beteg hogyléte

iránti kérdezősködéssel kezdje meg, s lassanként oly nyilatkozatokra bírja öt, s a beszélgetést oly tárgyakra vigye át, melyek a keresztyén életre vonatkoznak, vagy pedig imádsággal menjen át erre. Nem kell közvetlenül bünbánatra hívó prédikáczióval törni a betegre, mert ha szinte az Idvezítő a világhoz intézett prédikáczióját a bünbánatra hívással kezdte meg s megtérésre hívott (Máté. 4.17.; Márk. 1.15.), végre is egészen más, mintha a lelkipásztor egy magánbeteghez köszönt be a megtérésre való felhívással, s nagy tapintatlanságra mutatna ragadozó madárként a betegre csapni le, annak szívét a dorgáló prédikáczió éles karmaival marczangolni szét, s ez által magára nézve is minden további üdvös befolyásnak útját állani. Nem, nem így kell eljárni, hanem a szenvedőnek szívét előbb résztvevő vígasztalással elő kell készíteni, s akkor aztán könnyebben föltárul az az evangyéliom komoly szavai előtt. Vannak olyan betegek, a kik, úgyszólván, elevenen égnek, teljesen kimerültek s még sem tudnak meghalni, mert szomorú multjok valamely nehéz terhe fekszik lelkükön. Óh milyen nagy szüksége van az ilyen betegnek a lelki vígasztalás szavaira, vagy bármely olyan beszélgetésre, a mely után lehull a lélekről az a rettenetes teher, s a beteg, Isten bűnbocsátó kegyelmébe vetett boldog hitében végső álomra hajtja le fejét!

Fontos dolog, hogy a beteg ember lelkével ne foglalkozzék a lelkipásztor a beteg test rovására; ne beszéljen vele nagyon sokat és nagyon hosszan, és a beszélgetést váltsa fel olykor-olykor valamely megfelelő szentírati hely, vagy ének felolvasásával és imádkozással. Kerüljön minden heves megrázkódtatást, s mindenesetre olyan órákat válaszszon ki a beteg meglátogatására, mikor ez valamivel jobban van és szellemi ereje nagyobb; sem arczán, sem szavaiban ne mutasson a beteg előtt különösebb aggodalmat, s még ott is, a hol a beteg állapota csakugyan

aggasztó, tartsa fenn benne az életreményt, emlékeztetvén öt Isten erejére, mely a maga nagyságában véghetetlenül többet tehet, mint a mennyit mi kérünk és értünk. Ezzel jól össze lehet kötni az esetleg közeli halálra való előkészületet is, úgy hogy a beteg ezt mondván: "ha lehetséges, múljék el tölem e keserű pohár, mindazonáltal ne úgy legyen, a mint én akarom, hanem a mint te", teljesen Isten vezetésére bízza magát, s az életszeretet és a halálra való készség, a mint az a keresztyénhez illik, együtt töltik be az ő szívét (Filip. 1. 20. kk.). Mindenesetre vígasztalja még a haldoklót is a meggyógyulás édes reményével, s a halálravágyó gondolatokat üzze ki a nagy betegek lelkéből. Tanulhat e tekintetben Bengel-től, ki egyik művében a következőket beszéli el. Meglátogatott egy sorvadásban levő ifjú nőt, ki megmutatta neki elaszott karjait, és panaszkodott, hogy Isten nem vette még magához, a mire Bengel ezeket mondotta: "Kegyed hasonlít tanítványaim egyikéhez, ki szünidőre akart menni ennek beállta előtt, de maradnia kellett, míg utólsó leczkéjét is meg nem tanulta. Kegyed azt gondolja, hogy idelent nincs többé semmi teendője, de higyje el, hogy a keresztyénre nézve jó előkészület az az örökkévalóságra, ha málháját már rendbehozva, s magát útrakészen híve, várnia kell még egy kicsit Mestere jeladására. Ha türelmesen megadja magát, ez által Istennek tetsző áldozatot hozand".

De az is kötelességévé válhatik a lelkipásztornak, hogy tüntesse föl a beteg előtt közeli halálának valószínűségét oly czélból, hogy komolyabban gondoljon lelki üdvére, s halála esetére tegyen bizonyos rendelkezéseket, mint a melyek nem maradhatnak el családja, hívatala, vagy üzlete hátránya nélkül. A bünben élt embereknél betegágyukon tökéletes érzületváltoztatásukra kell hatni, ámde attól nagyon sokat még abban az esetben sem kell várni, ha rá lehetett is őket bírni, hogy bizonyos vétkeikről mondjanak le.

Mindenesetre pedig hasson oda a lelkipásztor a nagy betegnél, hogy ha esetleg szenvedélye hevében tett volna egyes intézkedéseket, halála esetére vonja vissza azokat, avagy egyes elmúlasztott kötelességeinek még feleljen meg. Különösen hosszadalmas betegségeknél vigyázzon végre a lelkipásztor arra is, a mit a beteg olvas, vagy olvastat, s ajánljon, vagy adjon ő maga a betegnek olvasásra megfelelő íratokat.

Ha a beteg az úrvacsorával akar élni, lelki és szellemi állapotától kell függővé tenni, hogy vajjon teljesítse-é a lelkipásztor azonnal kívánságát, vagy későbbre halaszsza annak teljesítését. Nálunk általában az a szokás, hogy az úrvacsorát csak akkor viszik el a beteghez, a mikor az a gyülekezetben is kiszolgáltatik, a mely esetben a lelkipásztor a templomban a szereztetési szavak elolvasása által már sákramentomi használatra avatott úrvacsorai jegyeket viszi el a beteghez, s rövid szertartás után átadja azt nekie. Ha azonban valahol az volna a régi bevett szokás, — melytől tehát eltávozni csak nagy bajjal lehetne, hogy a lelkipásztort rendkivüli időben is úrvacsoráztatásra kérik a beteghez, járjon utána, ha vajjon magánál van-é egészen az illető, mert ha nincs, akkor semmiesetre se adja föl neki az úrvacsorát, hanem jelentse ki, hogy azonnal feladja azt, mihelyt a beteg teljesen eszméleténél lesz.

Az úrvacsorázás idvezítő hatálya felől még a protestánsok között is lehetnek, sőt vannak is egyes előítéletek, mintha az egyjelentésű volna a római katholikusok utólsó kenetével. Az ilyen előítéleteket, az ilyen nem-protestáns felfogást a lelkipásztor mindenesetre igyekezzék elhárítani, kijelentvén minden lehető alkalommal, hogy az úrvacsorázásnak magában még egyáltalában nincs idvezítő hatálya. Egyházi törvényünk (az 1891—93. évi) megemlíti az úrvacsorának magánháznál a betegek részére történő kiszolgáltatását, de nem köti azt a gyülekezet körében való nyilvános kiszolgáltatás

idejéhez, s mi bátran kimondhatjuk, hogy még ott is, hol különben a rendes időkön kivüli úrvacsorázás nincsen szokásban, még ott is bajos e szokáshoz, vagy rendelkezéshez mereven ragaszkodni. (Néhai Révész Bálint tiszántúli püspők, debreczeni lelkész beszélte egy lelkészképességi vizsgán, hogy őt Debreczenben, hol különben nincs szokásban a betegek rendkivüli időben való úrvacsoráztatása, magához kérette egyszer egy beteg. Ő, a püspök csak imádkozni akart, de a beteg mindenképen úrvacsorát is óhajtott venni; nyughatatlankodott, hánykolódott betegágyán, s úgy látszott, hogy lelkiösmeretét csak az nyugtatta volna meg, ha még egyszer úrvacsorázhatik. A püspök aztán, — szokás ellenére, — feladta neki az úrvacsorát, mely után a beteg egészen megnyugodott, megkönnyebbedett, s mint később tudatták a püspökkel, csöndes, szép halállal meghalt. Jó lett volna-é már ez esetben is mereven ragaszkodni a helyi szokáshoz?!) A körülményekhez képest fölemelő lehet a betegre és hozzátartozóira nézve, ha ezek is fölveszik vele együtt az úrvacsoráját, melynek feladásánál lehető rövidséggel és egyszerűséggel kell eljárni: elég az úrvacsora szereztetési ígéinek, s egy rövid bűnvalló imádságnak az elmondása. Hogy pedig az úrvacsorai jegyeket, különösen a pohárra tekintettel a betegnek kell utóljára átadni, annak okát fölösleges volna bövebben indokolni. Sohase múlaszsza el a lelkipásztor a betegnek környezetére is hatni, mint a melynek gyakran nagyobb szüksége van a bátorító és vígasztaló beszélgetésre, mint magának a betegnek.

Ha üdül a beteg, a lelkipásztor ne szüntesse be azonnal a maga látogatásait, hanem sokkal inkább folytassa azokat még egy darab ideig, hogy így legyen ideje és alkalma megerősíteni azt az üdvös benyomást, melyet a betegség tartama alatt a betegre tett.

Ha a betegség halállal végződik, s a lelkipásztor épen

ott van a haldoklónál, vagy elhívják hozzá, akkor a szentírásnak az örökélet ígéretéről való mondásai, valamely
vígasztaló és hiterősítő ének, egy imádság a haldoklóval,
vagy a haldoklóért, — ezek azok, a mik által a lelkipásztor neki az utólsó órát, s a halálszenvedés keserűségét
megkönnyíti, s az eltávozó tekintetét az Urra és Idvezítőre
irányozza, a ki a feltámadás és az élet, s a ki a halálnak
hatalmát elvette. A haldoklóhoz tartozókat vissza kell tartani
a hangos jajgatástól, s oda kell a lelkipásztornak erősítenie, hogy Istennek akaratába csöndesen nyugodjanak
bele. Ha eljött a halál, gyűjtse össze az életben maradt
családtagokat, és imádkozzék velök minden nagyobb zaj
nélkül ünnepélyes nyugalómban és csöndben.

# 48. §. Lelki betegek.

Nem osztjuk azok véleményét, a kik szerint a lelki betegeknek csak testi orvosra van már szükségük, a kik szerint tehát ezekre már nem terjedhet ki a lelkipásztorkodás hatálya. Sokkal inkább az a véleményünk, hogy az orvos mellett a lelkipásztor is hasznára lehet a lelki betegnek, a kinek gondozásánál azonban óva intjük őt attól, hogy nagyon is erőteljes szavakkal támadja meg azokat a sötét gondolatokat, melyeket az ilyen betegeknél találhat, s felhívjuk figyelmét arra a bizonyosságra, hogy a puszta okoskodás az olyan emberekkel, kik rögeszméjökhöz merev megátalkodottsággal ragaszkodnak, rendesen egészen kárba veszett munka szokott lenni. Részvétünk nyilvánítása, szentírati helyek olvasása, imádkozás, ugyan a szenvedő részt akar abban venni, vagy legalább nem ellenzi azt, szíves beszélgetés, előtte érdekes s múlattató tárgyakról, — ezek azok az eszközök, melyek kisebb vagy nagyobb mérvben sikerre vezetnek, míg Isten váratlanul nyujt valami alkalmat, a mely által a szenvedőt

rögeszméjétől megszabadíthatjuk. Néha maga a betegség nyujt fegyvert saját maga ellen, s e fegyver rendkivül hatásossá válhatik okos és bíztos kezekben.

Nem vagyunk abban a véleményben sem, hogy a lelkipásztor lelki támogatása teljesen haszontalan volna azok mellett, kiknél a lelki betegség tökéletes őrültséggé ment át. Ezekkel szemben az okoskodás kétségenkivül teljesen haszontalan, sőt veszélyes, s nem tudjuk elképzelni, hogy például az őrültek házában a szegény betegek közt a lelkész, ki itt csak intézeti tisztviselő lehet, még nagyobb lelki rombolás és kár nélkül rendes egyházi beszédeket tarthatna. De azt hiszszük, hogy ha e nagy lelki betegekkel még csak nem is vitatkozhatunk, hasznos dolog vitatkozás nélkül beszélgetni velök, mert hiszen az az egyedüliség, melyben az ilyen betegek vannak, épen fölhívja öket, hogy szeressenek beszélgetni látogatóikkal. Ha ráveszszük már az ilven beteget, hogy beszéljen, s ha mi is beszélgetünk hozzájok a nyugodt, a szelid szeretet hangján, oly rugókra találunk nálok, a melyek végül is föltárják előttünk a a szenvedőnek lelkét. Nincs aztán kizárva annak a lehetősége, hogy a betegnek világosabb, vagy kevésbbé zavart perczeiben bejuttathat a lelkipásztor annak lelkébe valamely békegondolatot, fénysugarat, vagy hajlandóságot a jóra. A mennyei Atya, vagy az isteni Megváltó nevének puszta említése gyakran valódi bűverővel hat az ilyen betegre, mikor minden más beszélgetés kárbaveszett munkának tekinthető nálok.

A legfinomabb tapintat mellett bizonyos tehetség, bizonyos bátorság is szükséges lehet az ilyen lelki betegek kezeléséhez, kiknek érezniök kell, hogy lelkipásztoruknak erős hite, erős meggyőződése és akarata van, mely nem fél semmiféle ellenálló hatalomtól.

Hogy a lelki betegségek gyógyítását a lehetőség határain belől sikerrel eszközölhesse a lelkipásztor, szükséges,

hogy azokat elméletileg is tanulmányozza. Ide vonatkozólag fontos tehát reá nézve az emberélettan, közelebbről pedig a lélektan komoly és beható tanulmányozása.

## 49. §. Elnyomottak, üldözöttek, szerencsétlenek.

A lelki betegek mellé sorozhatók gyülekezetünknek azok a tagjaí, kik elnyomottaknak, üldözötteknek, szerencsétleneknek tartván magokat, mindenesetre legalább is szerencsétlenek abban a tekintetben, mert valamely nehéz teher nyomja lelköket, keseríti a szívöket, mely aztán megsemmisíti kedélyök világát is. Nem igen követünk el fogalmi vétséget, ha kedélybetegeknek nevezzük az ilyen egyéneket, s teljesen fölösleges volna bizonyítgatnunk, hogy a lelkipásztornak elmúlaszthatatlan kötelessége ezeket gondozása alá venni.

Nem a társadalmi helyzetök s testi bajaik folytán elnyomottakról akarunk mi itten beszélni, a kiknek, mint szegényeknek, elhagyatottaknak, cselédeknek, betegeknek lelkigondozásáról már behatólag beszéltünk; nem is azokról az üldözöttekről szólunk mi itt, kik a durva önkény, vagy az igazságszolgáltatás keze elől menekülnének hozzánk, mert hiszen amattól az állami jogrend mentheti meg, emez elől pedig nincs jogunk őket védelmünk alá vennünk: hanem azokról a szegény, beteg lelkekről, kik Isten sujtoló keze alatt meggörnyedve, résztvevő lélekre nem találva, mindenektől elhagyatva, nem tudnak magoktól fölegyenesedni, otthontalanul járnak-kelnek embertársaik között, üldözött vadaknak gondolva magokat; kiknek nem ad nyugalmat az otthon békés csöndje, s nem szórakoztat, sőt épen messze riaszt magától a társadalmi élet mozgása; kik nem keresik föl a templomot, mert ott sok ember szokott egybejönni, — a kik tehát igazán szerencsétlenek, mert beteg lelkök testi erejöket is aláássa, s beteg testben vergődő lélekkel tengetik szomorú életöket.

De mindig és mindenütt vannak a gyülekezeti tagok között olyan igazán szerencsétlenek is, kik teljesen józan értelemmel maradván, gyötrödve szenvednek a sujtolóvessző alatt, a mely érte őket például azoknak elvesztésével, a kik szívökhöz legközelebb állottak; vannak olyan híveink, a kik suttogják ugyan hitök szavaival: "jól vagyon, én Uram, úgy vagyon jól, a hogy te cselekedted!" de a hit szavát mindújra elnyomja a fájó, a kétségbeesett szív jajszava, s nem tudván megnyugodni abban, a mi pedig változtathatatlan: örömmel fogadják a vígasztalás szavát, végtelenül jól esik nekiek a részvét, mert minden könyűvel, jajjal, melyet egy velök érző szív szavára ejtenek, megkönnyebbül lelkök a nehéz bánattól.

Keresse föl, de okvetlenül keresse föl a lelkipásztor gyülekezetének mindezen beteg, vagy fájó lelkű tagjait, s mutassa meg nekiek megjelenésével, hogy van, a ki oda tud állani az elnyomott, az üldözött, vagy hát az önmagától ilyennek tartott és az olyan szerencsétlen mellé, a kit nagy mélységbe dobott Istennek a keze. Keresse föl ezeket s csillapítsa lelkök izgalmát, vagy fájó keserűségét csöndes, nyugodt, szeretetteljes, a lélek mélyeibe ható, annak fellegeit szétoszlatni képes lelkipásztori beszélgetéssel. Számtalan olyan mondást talál a bibliában, a melylyel jótékonyan tud ezekre a lelkekre hatni; egy-egy megfelelő énekvers és egy szívből fakadó imádság könnyen megragadhatja az ilyen kedélybetegeket, s előkészítheti nálok a teljes gyógyulást. Csak szíve legyen a lelkipásztornak, hogy érezni tudjon az ilyen lélekkel; s csak lelke legyen, hogy be tudjon tekinteni az ilyen beteg szívbe! A mélyen érző szív és lélek rokonszenve, a lelkiatya építő szavainak kíséretében, okvetlenül gyögyítani fogja az ilyen szerencsétlennek sebeit, ha ugyan ők magok is óhajtoznak gyógyulások után.

Igen, mert mindent el kell követnünk annak a tév-

nézetnek az eloszlatására, mintha a mi lelkipásztori munkálkodásunk bárkit is megszabadíthatna, a maga hozzájárulása nélkül is, minden ő nyomorúságától. — Ilyen betegeknél is tartsa meg a lelkipásztor azt a szabályt, hogy ne beszéljen hosszadalmasan, ne bocsátkozzék terjedelmes fejtegetésekbe, hanem a lélekhez, a szívhez szólva, minden ő szavát szivélyes szeretet, nemes gyöngédség és bizalomra gerjesztő őszinteség hassa át.

Azonosítsa magát az ilyen szerencsétlenekkel a nélkül, hogy önmagáról, vagy akár az ő nyomorúságukról is sokat beszélne; szálljon le arra a színvonalra, hol lelki gondozottja áll; éreztesse, hogy itt egy bűnös akar az ő bűnös embertársán, egy gyönge lény egy másik gyöngén segíteni, hogy tehát csak Istennél van a gyógyító erő; egyszóval ne bizonyos magaslatról beszéljen vele, hanem tudjon hözzá leszállani a mélységek mélyeire, hogy világosságra szabadítsa ki a veszni készülő lelket.

Bizony-bizony, nagy és hű, Isten-áldotta munkát végez az a lelkipásztor, a melyik az ilyen lelkeket visszaadja önmagoknak!

## 50. §. Foglyok.

Ha a foglyok lelki gondozásáról beszélünk, nem szabad elfeledkeznünk arról, hogy itt elsősorban mindenesetre a fegyházakban és börtönökben alkalmazott lelkészekről lehet szó, kik mint állami tisztviselők működnek e nehéz munkatéren, de a királyi törvényszékek és járásbíróságok helyein levő lelkészek közül is többen nyernek megbízatást, nem mint állami tisztviselők ugyan, de mindenesetre mint az illető fogház tisztviselői, fogházi lelkészi teendők végezésére. A miket elmondunk, természetesen vonatkozik az az ilyen büntető intézetekben alkalmazott mindennemű, tehát állami, vagy nem állami tisztviselői jellegű lelkészeinkre.

A büntető intézetek legközelebbi czélja mindenesetre a büntetés; de azért nem ez az egyedüli czél, a melyet a törvény és a humanitással egyesült vallás a letartóztatási intézetek elé tűz. A hol az államot áthatották már a keresztyénség elvei, ott mindenütt elismerték azt a kötelességet, hogy az elesetteket újra föl kell emelni, s a büntető intézeteket javító intézetekké is kell tenni. Ha a büntető intézeteket mindenfelé dologházakká is tették már, ez nem az elítéltek büntetése czéljából történt, sőt inkább a munkálkodás a fegyenczek természetes szüksége kielégítésére szolgál, a mennyiben munka nélkül volna az elítéltnek állapota igazán a legszigorúbb büntetés, valóságos gyötrelem. Hogy az elítéltek munkájok által tartják fenn lehetőleg magokat, az teljesen megfelel az isteni világrend törvényének, s hogy az által az államnak visszatérítik az okozott költségek egy részét, az a dolog természetében fekszik. De ezt a munkálkodást annál kevésbbé kell czél gyanánt tekintenünk, minél könnyebben vezet az a fogoly erejének túlcsigázására, és arra, hogy maga a munka is büntetéssé legyen, s hátrányára váljék a javítási czélnak, holott a munkának is épen ezt kell előmozdítania.

A lelkipásztor előtt itt is súlyos, de szép és sok esetben jutalmazó munkatér nyílik föl, különösen ha úgy van ő alkalmazva, mini valamely letartóztatási intézet rendes lelkésze. Bárminő körülmények között munkálkodjék is e téren, működésében tartsa szemmel úgy a büntetési, mint a javítási czélt, mire nézve mindenekelőtt ismerkedjék meg az illető intézet berendezésével, s igyekezzék a maga hatáskörében felhasználni, s fejleszteni mindent, a mi jó, s elhárítani és javítani, a mi hátrányos abban. Ő maga a fennálló rendet semmiesetre sem változtathatja meg, de a felettes hatóságot figyelmessé teheti, és figyelmessé is kell tennie arra, a mit változtatni szükséges. Az ő sajátképeni feladata az elítéltekre, és pedig minden egyes elítéltre

külön terjeszkedik ki. A bűnösöket vezesse bűneik elismerésére, s az a felett való bánkódásra. Az elkövetett bűn fölötti bánkódás nem mindig és mindenütt ugyanaz. A bünös ugyanis sokszor csak a beállott rossz külső körülmények miatt töpreng az ő lelkében. A lelkipásztor ne vesse el egészen ezt a mozzanatot sem, hanem hasson oda, hogy változzék az át a bűn miatt való bánkódássá, s ez lépjen annak helyére. Hadd lássa be az elítélt, hogy valami rosszabbról van itt szó, nevezetesen az Isten iránti engedetlenségről és ellenkedésről; az Isten és Krisztus iránti tisztelet, szeretet, háládatosság, bizalom megsértéséről; az Istennel és Krisztussal való közösség elhagyásáról. (5. Móz. 32.3-6.; Zsolt. 51.6.; 1. János 2.3.6. stb.). A világi fájdalomból így önmegadás lesz, melyben a bűnös kész szívvel aláveti magát azoknak a külső hátrányoknak, melyeket nem pusztán, mint megérdemlett büntetést tekint már ekkor (Luk. 23.41.), de mint Isten kegyelmi tényét is, mely őt a büntől megtisztítja, s az üdv útjára vezérli (Zsid. 12.6. kk.). Ez önmegadásában kell már az elítéltet megerősíteni, s Isten ígéjének erejével bátorítólag és tanácsadólag úgy hatni reá, hogy bukásából, mint ember újra fel tudjon egyenesedni. Ott, a hol a lelkipásztor a büntető intézetnek rendes lelkésze, könnyen megtörténik, hogy az elítélt őt is úgy nézi, mint a letartóztatási intézet többi tisztviselőit, kiknek a fölötte való örködés a teendője. Nagyon fontos dolog a lelkipásztorra nézve, hogy minden ilyen véleményt eloszlasson maga felől.

Mivel pedig a szó maga erre nem elég, egész magatartásával mutassa és igazolja is a lelkipásztor az elítélt előtt, hogy ő nem a büntetőtörvény végrehajtója gyanánt jelenik meg előtte, s hogy neki a büntetőtörvény végrehajtásával semmi köze sincs. Neki az a feladata, hogy az elítéltet engesztelje ki a büntetőtörvénynyel, s általában ne bocsátkozzék beszélgetésbe, vagy legalább minél

kevésbbé beszéljen az elítélttel a szenvedett büntetés mérvéről és súlvos voltáról, mikor néki olyan sok tárgya van, a melylyel az elítéltnek lelkéhez szólhat. Legyen a lelkipásztor az elítéltnek olyan jóakaró barátja, ki, mint ember embertársához, oly becsüléssel és szeretettel közeledik hozzá, a minőt a polgári társadalomtól megvetett fogoly másnál nem találhat fel; legyen olyan barátja, ki mint Isten és Krisztus követe kezet nyujt neki, hogy újra fölemelkedjék, és a ki közvetítő közte, családja és a polgári társadalom között; ki által az elítélt az őt elvetett társadalommal újra kiengesztelődik, s megtanulja azt becsülni és szeretni, hogy benne majdan ő is becsülést és szeretetet vívjon ki magának. Isten ígéjével lépjen a lelkipásztor az elítélthez, hogy lelkiösmeretét megindítsa, bűnei beismerésére vezesse, s hogy megmutassa neki azt az útat, a melyen haladva, Istentől bűnbocsánatot, s az emberektől bizalmat nyerhet. Ha odáig viheti, hogy az elítélt a büntetésnek önszántából aláveti magát, s úgy tekinti és használja fel azt, mint Isten igazságának és szeretetének fenyítékét az ő lelke idvességére, még akkor is további tanácsra és erősítésre van szükség, hogy az illető rendületlenül haladjon elő az idvezülés útján. Mivel pedig minden egyest saját egyéniségéhez mért bánásmódban kell részesíteni, szükséges, hogy a lelkipásztor tudja ki és ismerje meg az elítélt korábbi helyzetét, neveltetését, családi viszonyait, életmódját, vétségét, s a vizsgálati fogság alatti magatartását. Rendkivül hatalmas eszköz az a letartóztatási intézetek lelkipásztorainak kezében, ha az elítéltekkel korábbi családi viszonyaik felől beszélgetnek, mert ez a húr az, mely legérzékenyebben érinti az elítélteknek lelki világát, s a melynek útján legkönnyebben rávezethetők a bűneik miatt való bánkódásra.

Fontos dolog, — és itt a lelkipásztor újra a belmiszszió terére lép — hogy összeköttetései révén, a polgári

társadalom érdeklődő elemeivel együtt létesítsen úgynevezett rabsegélyző egyleteket, melyeknek részint az a czéljok, hogy a büntetésőket kiállott fegyenczeket munkaeszközökkel látva el, a polgári társadalomba való kilépésők alkalmával, lehetőleg mindjárt talpra tudják állítani, részint az, hogy az elítélteknek sokszor ártatlanul szenvedő s inséggel küzdő családját segélyezzék és támogassák.

Vegye a lelkipásztor gondjaiba az elbocsátott fegyenczeket is, kiket a polgári társaságba visszalépésök alkalmával igen sok esetben megvetés, bizalmatlanság és ellenszenv fogad, úgy hogy ha a segítő és védelmező szeretet nem megy eléjök: szegénységbe, nyomorba s ismét a bün mélyébe sülyednek, a mi által egyszersmind az általános bíztonság, jólét és erkölcsösség veszedelmes ellenségeivé is válnak. Fődolog ezek elhelyezéséről és czélszerű foglalkoztatásáról gondoskodni, a mi külföldön olyanformán történik meg, hogy az ilyen czélra szolgáló belmissziói egyletek keresztyén családokat, iparosokat, gyárosokat, földbirtokosokat igyekeznek megnyerni, s ezek veszik aztán szolgálatukba az elbocsátott fegyenczeket, kikbe a bizalom, a foglalkoztatás, a felügyelet és segélyadás bátorságot önt, s kedvet ad a megjavuláshoz. Ilyen egyletek megalapítása a legtöbb esetben a lelkipásztor kötelessége lehet.

Igy és csak ilyen eszközök igénybevételével ismertetheti meg a keresztyénség az eltévelyedettekkel legjobban a maga erejét, s az emberiség javítására, fölemelésére czélzó hatalmát, — a mire különösen azoknál van a legnagyobb szükség, a kik, egyidőre legalább, épen a keresztyénség erejét tagadták meg magokban.

#### 51. §. Halálra itéltek.

Arra a kérdésre, hogy vajjon köteles-é a lelkipásztor egy halálra ítélt gonosztevő lelki gondozását magára vállalni, megállható okokkal tagadó feleletet adni nem lehet, A lelkipásztori hívatal lényegéről és hivatásáról való helyes felfogás nem engedi meg, hogy annak viselője egy oly kötelezettség teljesítésétől visszavonuljon, mely tisztán és világosan reá néz. Egyházi törvénykönyvünk is a lelkészek kiváló kötelességei közé sorozza a halálra ítélteknek hívatalos felhívás folytán való meglátogatását, és vígasztalását. Ez a feladat egyébiránt egyike a lelkipásztori hivatás legnehezebb feladatainak, mert az eset megható, sőt megrendítő voltához még a lelkipásztori működésre engedett idő rövidsége is járul.

Ha az elítélt már fogsági ideje alatt is a lelkipásztor gondozása alatt állott, ez némi könnyítésére szolgál a különben olyan nehéz feladatnak. Akkor nevezetesen az első, a mitől sok függ, már megtörtént. A fogolyra ugyanis hatott már a lelkipásztor, hogy öt bünbánatra indítsa, s az Isten kegyelmébe való hitet és bizalmat beszélvén lelkére, őt bátorságra, s alázatosságra vezesse, hogy vesse magát önmegadólag a büntető igazság keze alá; beszélt a fogolyhoz, hogy bízzék Istennek a bünbánó és hívő bűnös iránti könyörülő kegyelmében (Lukács 23.40-44.). De bár már ez maga is előkészítés volt a halálra, van még más is, a mit a halálra ítéltekkel szemben tekintetbe kell venni. Halálfélelem, és halálra vágyódás; életszeretet és halálkészség; hívő nyugalom és aggodalmas nyugtalanság a jövöt illetőleg; a bírák, a hátramaradó rokonok; a megsértettek, az ellenségek, a jóltevők stb. iránti bizonyos kötelességek teljesítése, — ezek azok a tárgyak, a melyekre a halálra ítélteknek figyelmét föl kell hívni, ezek azok a mozzanatok, a melyek körében a lelkipásztornak e téren munkálkodnia kell.

Ilyen nehéz kötelesség teljesítése a lelkipásztor részéről komoly előkészületet igényel: saját lelkét erősítse ő buzgó imádsággal, s foglalja tervszerüleg mindazt egybe, a mit Isten ígéjéből a halálra ítéltnek lelki megnyugtatására

mondhat. Nagyon helytelen dolog volna itt rajongó térítői buzgalmat fejteni ki, mely meggondolatlan lépésekre ragadhatna, - vagy zajosan lépni föl, a mi a halálra ítéltnek rettenetesen nehéz pár óráját még nehezebbé tenné. A nyugalmas föllépés, a csönd, a rövid időnek kizsákmányolása. hogy a bűnös idvességet találhasson, a hit kitartása, a szeretet türelme s a mélységesen érzett részvét egyedül az, a mire itt szükség van. Adjon a lelkípásztor alkalmat a halálra ítéltnek, hogy mondhassa el az életre, a halálra, a hitre vonatkozó nézeteit, s ehhez képest használja föl azt, a mire saját maga készült. A beszélgetést imádkozás, a bibliából vett egyes szakaszok, vagy vallásos énekek olvasásával szakítsa meg és váltogassa a lelkipásztor. Ha a halálra ítélt óhajtaná fölvenni az úrvacsorát, ne tagadja azt meg tőle a lelkipásztor, de maga ne ajánlja annak fölvételét. Ha az elítélt a halálos ítélet jogossága, vagy jogtalansága fölött akarna beszélgetni, ezt útasítsa vissza a lelkipásztor, kijelentvén, hogy az nem tartozik az ő hívatalára, és hívja fel őt, hogy sokkal inkább igyekezzék az itélet végrehajtásáig levő rövid időt lelki üdve javára értékesíteni.

Ha a halálra ítélt a lelkipásztorral minden beszélgetést makacsul visszaútasít; ha minden eredmény nélkül marad az is, hogy a lelkipásztor feltünteti előtte ez eljárásnak lelke idvességét veszélyeztető voltát: ne igyekezzék a szerencsétlenre szolgálatát fölerőszakolni, de mindenesetre legyen közelében, hogy esetleg a közeledő utólsó óra idejére megtört bűnöst részeltethesse a vígasztalás evangyéliomi adományában.

És az utólsó úton, melyre a halálra ítéltet mindenesetre kötelesség elkísérnie, vigyázzon szíve indulatára, hogy az evangyéliomi igazság szent komolyságából semmit el ne engedjen, s ne forduljon olyan vígasztaló szavakhoz, a melyek a fennforgó esetre alig alkalmazhatók. Ha szinte

minden bünbánóra vonatkozik is Krisztusnak e mondása: "Ma velem leszesz a paradicsomban", mégis csak nincsen helvén a bünét bár megbánt, de halálra menő gonosztevőt, mint boldogot tüntetni föl saját szemeiben. Ha még képes erre, ha meg tudja hallani és érteni a halálra váló fegvencz, imádkozzék vele a lelkipásztor az utólsó úton, mely a mai büntető eljárás szerint a fogházban elhelyezett siralomházból mindössze a fogház udvaráig tart, s mondjon előtte olvan szentírati helveket, melvek utólsó vígasztalására szolgálhatnak. Vígasztalja öt a keresztyén vallásnak azzal az ígéretével, hogy Isten kész a megtérő bűnösöknek megbocsátani, s a könyörülő Isten kegyelmét kérve a szegény bűnös lélekre, bevégezte, a mit nekie a halálra ítélttel szemben tennie kellett, s csak az ítélet végrehajtása után emelje még föl szavát egy szívből folyó, megható fohászra, vagy imádságra, melyben bizonyára mély meghatottsággal fognak résztvenni mindazok, a kik a nehéz perczeknek tanúi voltak.

. -.

## FÜGGELÉK.

# PÉLDÁK A LELKIPÁSZTORI GONDOZÁSBAN VALÓ ELJÁRÁSRÓL.

#### 1. Beszélgetés egy istentagadó férfival.

A lelkipásztor inkább csak társadalmi jellegű látogatást tett gyülekezete egyik művelt, előkelőbb állású tagjánál, ki egy intézmény igazgatója, kinek legyen a neve A., — s egyszer csak, egészen észrevétlenül, komoly területre, a lelki élet területére csapott át a két férfi társalgásának árama. A. soha nem csinált abból titkot, hogy ő nem hiszen Istenben, Isten létezésében, s hogy még kevésbbé hiszen Krisztus isteni voltában, ezt tehát a lelkipásztor is nagyon jól tudja róla.

Vegyük föl beszélgetésük fonalát ott, a hol immár a lelki dolgokra kezdettek áttérni.

- A. Szép nagy gyülekezete volt a tiszteletes úrnak mult vasárnap a templomban. Egy olyan nagy hallgatóság előtt öröm és élvezet lehet beszélni.
- Lp. Valósággal sokan keresték föl akkor Istennek a házát, s nem tagadom, hogy nagy öröm az én nekem, ha minél több léleknek hirdethetem a váltság evangyéliomát. És örömömet fokozta az a körülmény, hogy igazgató urat is ott láthattam gyülekezetemben. Nagy élvezet-

tel néztem, hogy milyen buzgósággal énekli fölséges szép dícséretünket: "Ím, héjöttünk nagy örömmel, felséges Isten!"

A. Igen, ott voltam én is, s persze, hogy ha már ott voltam, én is énekeltem a többiekkel. Így hozza azt a szokás, s ugyan miért botránkoztatnám meg néma részvétlenségemmel azokat, kiket hitbeli meggyöződésük, tehát lelkök vágya vitt oda a templomba? — ha szinte én csak az általános szokás erejének hódolva mentem is oda, mert én, mint jól tetszik tudni, nem tartozom a hívő lelkek táborába.

Lp. Szokás, Szokás! szokásból jött el a templomba, szokásból énekelt ottan! De hát, mint művelt ember, nagyon jól tetszik tudni azt a lélektani igazságot, hogy a szokás második természetűnkké válhatik, és azzá is válik. Tessék ezt a jó szokást, a templomba jövetelt, minél többször gyakorolni, s meglássa az igazgató úr, hogy olyan jó hívő keresztyén válik belőle, a milyen csak kell.

A. Keresztyénnek így is csak keresztyén vagyok, hiszen a keresztyén társadalom tagjának születtem, abban nőttem fel, de hívő igazán nem vagyok, mert nem hiszek Istenben, Isten lételében, s még kevésbbé tudok hinni Krisztus istenségében.

Lp. De hát akkor még keresztyénnek sem mondhatja magát, mert minden vallás, mely e névre igényt akar tartani, az Istenben való hiten alapszik, a keresztyénség pedig, mint már neve is mutatja, Krisztusra, az ö nevére, az ö isteni voltában való hitre támaszkodik, s a ki úgy keresztyén, hogy ö benne nem hiszen, mert Istenben sem tud hinni, annak az egész léte merő bizonytalanság, elvtelen ellenmondás, bocsásson meg, ha egy nehéz szót mondok ki: tiszta hazugság. Szokásból járhat valaki templomba, s énekelhet is ottan, de szokásból senki sem lehet keresztyén, mert a keresztyénség nem szokás, nem divat, hanem élet, erő, és a szent meggyőződés igaz

tudománya. Sőt kénytelen vagyok kimondani, hogy az, a ki hitetlen létére oly odaadó buzgósággal énekeli a templomban a "felséges Atya Isten"-ről hitvallást tevő éneket, mint a hogy azt mult vasárnap az igazgató úr tette, az önmagával jő ellenkezésbe, annak az ajka mást mond, mint a mi az ő lelkének a gondolata, az ő szívének az érzése, — az, — hogy is mondjam csak? —

- A. Mondja ki, tiszteletes úr, hogy az hazudik.
- Lp. Nem akartam ezt az erős szót az igazgató úrra alkalmazni. Csak azt mondom tehát, hogy az megtagadja saját maga meggyőződését, ha ugyan egy hitetlen embernek, mint ilyennek, ebben az ő minőségében, lehet egyáltalában valami meggyőződése.
- A. És miért ne lehetne a hitetlen embernek, mint ilyennek, valami meggyőződése?
- Lp. A kérdésre, tessék megengedni, egyelőre én is csak egy kérdéssel felelek. Kívánatosnak tetszik-é azt tartani, hogy a hitetlenség oly általánosan elterjedne, hogy ne higyjenek Istenben a nők, a gyermekek, s ne higyjen benne a köznép se?
- A. Isten mentsen! Hisz' a nök és a gyermekek a szív birodalmában vannak otthon, ök egyedül abban érzik magokat jól, a vallás meg épen a szív ügye. Nekiek, igenis, szükségök van a vallásra. A köznép sem lehet el a nélkül, mert különben nem volna semmi erkölcsi tartaléka, teljes erkölcstelenségbe sülyedne alá. Másként áll azonban a dolog én velem, a ki sem nő, sem gyermek, hanem meglett és tanult ember vagyok.
- Lp. Még egy kérdést, igazgató úr! Ön, elvéből folyólag, el tud tehát, ugy-é, egy olyan társadalmat képzelni, a mely a vallás nélkül való erkölcsiség alapján áll fenn? Mert hiszen az atheismus lényegéből önként következik az, hogy a mint a világ el lehet Isten nélkül, az erkölcsiségnek sincs semmi szüksége a vällásra.

A. Természetesen így is áll a dolog.

Lp Köszönöm, igazgató úr, hogy kérdéseimre öszinte feleleteket szíveskedett adni, - de félek, hogy egy kicsit kiszolgáltatta nekem magat. Szeretném tudni, hogy mit keres egy atheista szájában ez a mondás, hogy "Isten mentsen?!" Ez az igazgató úr részéről a mostani esetben határozott vallástétel volt egy főhatalomról, a mely vagy a ki megakadályozhatja a vallástalanság elterjedését. A vallás a szív ügve, tetszik mondani, melyre csak a nőknek és a gyermekeknek van szükségök. De hiszen mindnyájan voltunk gyermekek, s ha a gyermek mind vallásos, igazgató úr is vallásos volt gyermekkorában. Tudom én azt jól, hogy a meglett kor küzdelmei, az élet vívódásai sok hímport letörölnek a mi lelkünk felületéről, de ezt a munkát miért segítsük elő mi magunk is holmi magunkra beszélt elméleti istentagadással, ezzel az üdvtelen, ezzel a sötét bölcselettel, mely, legalább a meglett emberből, ki akarja tagadni a szívet, a melyre kétségen kivül szükség van a vallásban. Ámde szüksége van a vallásnak az értelemre is, a mit csak azzal a nagyon egyszerű példával igazolok, hogy a hol a keresztyénség virágzik, ott legmagasabban fejlődött a kultura, a czivilizáczió, ott legmagasabban lobog az értelem lángja, — s ez semmiképén nem lehetne úgy, ha az istenhiten alapuló vallás, tehát például a keresztvénség föl nem venné magába az értelem fényét is. De meg az is bizonyos, ugy-é, hogy a felnőtt, a művelt embernek is önkéntelenül imádkozásra nyilnak meg ajkai, ha életveszedelemben forog, vagy ha, a mire vágyott, a miért küzdött: a gonosznak a jó által való eltipratásáról úgy látja, hogy azt valamely felsőbb hatalom hajtotta végre. De én azt mondottam az elébb, igazgató úr, hogy a hitetlenség merő bizonytalanság, elvtelen ellenmondás. Erre most hamarosan két jó példát szíveskedett szolgáltatni. Egyiket, az "Isten mentsen!" kifejezést már említettem. A másik az, hogy a vallástalan morál elvének tetszik, mint mondta, hódolni, és mégis, tett kijelentése szerint, a köznépnek szüksége van a vallásra, mert különben nem lenne erkölcsi tartaléka, teljes erkölcstelenségbe sülyedne alá. De hisz' ebből föltétlenül az következik, hogy az erkölcsiségnek a vallásosság, a hit a szülő anyja, és ha ez így van a köznépre, így kell ennek lenni a tanult emberekre, így kell ennek lenni az igazgató úrra nézve is. Mit tetszik ezekre mondani, kedves igazgató úr?

A. Azt, hogy jól tudja a maga álláspontjának az igazságát védeni tiszteletes atyám, s kezdem belátni, hogy nem is vagyok én egészen vallástalan ember, és csak annyiban térünk el egymástól, hogy az én Istenem nem az az élő, személyes Isten, a kiről a mult vasárnap tetszett prédikálni, és a kit én még sohasem láttam, hanem az a természeti erő, a melynek működését mindenütt érezem.

*Lp.* Ugy-é bizony ebben a teremtett világban érezi tehát az igazgató úr annak a természeti erőnek a működését?

A. Természetesen, ebben a teremtett világban.

Lp. De azt tessék aztán megmondani, hogy hol van, hol lehet olyan teremtett dolog, a melynek teremtője ne volna?! A természeti erő, a melyet Istenének nevez az igazgató úr, ez teremtette volna a világot! De ha az erő hatalom, bizonyos, hogy minden hatalomnak megvan a maga forrása. Mi vagy ki a természeti erőnek, vagy a természeti erő hatalmának a forrása?! Tessék meghallgatni, hogy beszél erről a kérdésről Szent Ágoston, a nagy egyházi atya: "Kérdeztem a földet, és azt mondta: én nem vagyok az Isten, és minden rajta levő ugyanazt vallotta. Kérdeztem a tengert és a mélységeket, és mindent, a mi azokban csúszik-másik és él, azt felelték: mi nem vagyunk

a te Istened, kereskedjél fentebb. Kérdeztem a fúvó szeleket, és az egész levegő minden lakóival azt felelte: én nem vagyok Isten. Kérdeztem az eget, a napot, a holdat, csillagokat, és azt mondták: mi sem vagyunk az Isten, a kit te keressz. És szólottam minden körülöttem levő dologhoz: azt mondtátok az én Istenemről, hogy ti nem vagytok az. Beszéljetek hát róla! És mindannyian fennhangon kiálták: ő teremtett minket!" Igen, a nagy egyházi atya így beszél teremtő Istenről, és pedig ő korának legnagyobb és legmélyebb értelmű gondolkozója, messze kivált a köznép fiaitól, a kiknek, mint mondani tetszett, csak azért van szükségök a vallásra, hogy végképen el ne erkölcstelenkedjenek. Ugyan, kedves igazgató úr, ha majd úgy "szokásból" megint eljő templomunkba, és azt találjuk énekelni: "Felelj, kételkedő! ki mennydörög ott fent? A szélvész harsogó zúgása kit jelent? A sík tenger vizét ki emeli hegyekké? A szárazföld színét ki sülyeszti völgyekké?" – ugyan mondja meg, hogy igaz szíve szerint, lelke mélyén mit felel e kérdésekre?

A. Meggyőzött, lelki atyám, hitetlenségem alaptalan volta felől, s készséggel bevallom, hogy leborulok én is ezentúl Isten trónja előtt, s megalázkodva tekintvén ő reá és a magam kicsiny voltára, szent hittel és buzgó áhítattal énekelem tovább, magamhoz beszélve a megkezdett énekverset: "Mindegyik éltető elem, ím", felemelte Szavát, hogy van Isten, hát mit kételkedel te?" Nem, nem kételkedem tovább Istenben, az ő világteremtő és gondviselő személyi lételében. Hívővé, Istenben hívővé tett e beszélgetésünk folyamán, kedves tiszteletes úr!

Lp. Végtelenül örvendek az igazgató úr ezen kijelentésének, hogy egyszerű szavaimmal meg tudtam győzni hitetlenségének alaptalan, eddigi, jól van, mondjuk így, meggyőződésének helytelen volta felől. És ne gondolja azt, hogy én kimerítettem volna lelki fegyvertáram minden

eszközét állításom igazolására, mert nemcsak a természetből, a világ lételéből, hanem annak czélszerűségéből, a történelemből, a mi Istenről való eszménkből és a lelkiösmeretből is tudnám még igazolni Istennek lételét. De hát ez már fölösleges munka volna.

- A. Igenis, fölösleges, mert Istenben, látom, hinnem kell, és hiszek is ő benne. Sőt, mint keresztyén, beismerem Jézus személyének nagyságát is, de őt nem tarthatom Istennek, és az ő feltámadásában való hitet nem vagyok képes magamévá tenni, azt jámbor egyűgyű mesének tartom.
- $\it Lp.$  Ha nincs ellenére, beszéljünk erről is egy keveset.
- A. Nagyon szívesen, de már itt bajos dolog lesz meggyőzni az én hitetlenségemet.
- Lp. No majd meglássuk! A kit Isten az ö szegény szolgája közvetítésével meg tud világosítani egy kérdésben, ahhoz oda tud ö kegyelme erejével állani egy másikban is. Semmi egyebet nem kérek beszélgetésünk folyamán az igazgató úrtól, mint elfogulatlan, minden előítélettől ment tárgyilagosságot.
- A. Ezt nagyon szívesen megígérem és bíztosítom a tiszteletes urnak.
- Lp. Jól van; vegyük hát kezünkbe a bibliát, s beszélgessünk annak csak egy verse, az Apostolok cselekedeteiről szóló könyv első részének 3-ik verse alapján, a mely így szól: "kiknek (t. i. az ő tanítványainak) ő (t. i. Jézus) magát az ő szenvedése után megjelentette vala elevenen sok bizonyos jelek által, negyven napig megjelenvén nekik, és szólván az Istennek országára való dolgokról".
- A. Bocsánatot kérek, miért a bibliából akar érvelni a tiszteletes úr, mikor ezt a könyvet csak olyan közönséges emberi műnek tekintem, a minőnek bármely más könyvet?
- Lp. Elfogulatlan, minden előítéletből ment tárgyilagosságot tetszett ígérni. Miért nem akarja ezt a bibliával

szemben is gyakorolni?! Ugy-é, el tetszik azt ismerni, a mit a keresztyénség és annak szent könyve, az újtestamentomi szentírás legádázabb ellenesei is elismernek, hogy a biblia mindkét részében egyszersmind történeti könyv is, és hogy Jézus történeti személy volt?

A. Ezt kénytelen vagyok beismerni, mert jól tudom, hogy Jézus születését a világtörténelemben is korszakalkotó eseménynek szokták fölvenni.

Lp. Úgy van! De hát hol hagyta akkor a tárgyilagosságot, az elfogulatlanságot, ha például a világtörténelemben Napoleon életét, cselekedeteit akarván megismerni, elővesz egy róla írt történeti művet, melynek szerzőjéről tudja, hogy behatólag áttanulmányozván, talán, ha kortárs volt, személyesen is ismervén Napoleont: ennek a szerzőnek minden szavát igaznak és ámennek tetszik tartani? Hol van ott a tárgyilagos elfogulatlanság, ha Egyiptom valamelyik sok ezer éves obeliszkje alatt találnak egy papírgöngyöletet, vagy Babilonia ősi földjén egy beírt cserépdarabot, s arról a szaktudósok megállapítják, hogy Egyiptomban sok ezer évvel ezelőtt uralkodott egy ilyen és ilyen nevű, eddig nem ismert faraó, vagy Babiloniában egy, eddig szintén ismeretlen nevű király, - és önök, egy papírgöngyöleg, vagy egy cserépdarab bizonyságára, tanúságtételére minden kételkedés nélkül beveszik történeti ismereteik lajstromába, hogy ennyi és ennyi sok ezer esztendővel ezelőtt élt Egyiptomban vagy Babiloniában egy ilyen és ilyen nevű faraó vagy király: azt azonban, a miről még nem egészen kétezer esztendővel ezelőtt négy evangyéliomi történetíró szólott, s a miről az újtestamentomi szentírás más szerzői, Pál és a többi apostolok is egyezőleg írnak, azt nem tartják elfogadható történeti eseménynek? Tisztelettel kérdezem, hol van itt a tárgyilagos elfogulatlanság?

A. Erre a kérdésre, bevallom, nem tudok megfelelni. Lp. Pedig a dolog tényleg úgy áll, hogy a Krisztus feltámadásáról az újtestamentomi szentírók számtalan helyen megemlékeznek, mint a keresztyénségnek olyan nagy, alapvető hittételéről, a melylyel ez a vallás áll vagy esik. "Ha a Krisztus fel nem támadott a halálból, hiábavaló a mi prédikálásunk, hiábavaló a ti hitetek is" — mondja Pál apostol.

- A. Jól van, ebben a dologban, a biblia, mint történeti könyv hiteles és elfogadható volta tekintetében újra meggyőzött a tiszteletes úr, de térjünk vissza már az előbb fölvett szentírati vershez, mert épen azt szeretném látni, hogy annak az alapján miként fog az én lelki atyám a Krisztus feltámadásáról okoskodni, és miként próbálja meg e hitnek engemet is megnyerni?
- Lp. Térjünk vissza, ám jól van, az előbb fölvett vershez, a melyre nézve mindenesetre feltűnő az, hogy a szentíró mindjárt könyve legelején hozza fel az abban rejlő gondolatot, bizonyára azért, mert mikor a keresztyénség megalakulásáról akar beszélni, ahhoz alapvető tételnek a Krisztus feltámadásáról való hitet akarja lerakni. A Jézus tehát, a vers szerint, az ő senki által kétségbe nem vont szenvedése, a keresztfán egy nagy tömeg ember által látott halála után megjelentette magát elevenen, vagyis hogy él, sok bizonyos jelek által. Ez nem jelenthet mást, mint azt, hogy ő sok bizonvíték, sok olyan jel által mutatta be, hogy él, hogy tehát halottaiból feltámadott, mely bizonyítékok vagy jelek nem csalhattak, a melyekben csalatkozni nem lehetett. E bizonyíték, e jel abban állott, hogy Jézus, az ő feltámadása után különböző időkben és helyeken találkozott az ő tanítványaival, evett velök, csodákat tett előttük, s mindenben ugyanannak a barátnak és mesternek mutatta magát, a milyen három esztendőn át, keresztfahalála előtt volt hozzájok.
- A. De épen ez az, a miben én kételkedem, hogy csakugyan Jézus lett volna az, a kivel a tanítványok talál-

koztak és beszéltek. Álom volt az az egész, a tanítványok vágyó óhajtozásának, jó Mesterök utáni epedezésének fantazmagóriája.

Lp. Egy kis türelmet kérek. Az újszövetségi szentírás, ezen, most már mindkettönk által hitelesnek elismert történeti könyv előadásai alapján én és mi, a kik e könyvet teljes egészében áttanulmányoztuk, a szóban forgó bizonyítékokat vagy jeleket föltétlenül csalhatatlanoknak tartjuk igen sok okból. Először is azért, mert a tanítványokra nézve teljesen váratlan volt Jézus feltámadásának ténye. Az Emmausba menő két tanítvány úgy beszél a mellettök menő, de általok föl nem ismert Jézushoz az ő feltámadásáról, hogy arra nézve a koporsónál járt asszonyok "elcsábították őket", s a hitetlenkedő Tamás csak akkor hiszi el az ö Mestere feltámadását, mikor a szegeknek helyét megtapogatja az ő kezein és oldalán. Ezekből világos, hogy a tanítványok kezdetben nem hitték a Jézus feltámadását. De a mint egyszer fölismerték öt. az már lehetetlen, hogy csalódtak volna egy olyan valakit illetőleg, a kit három teljes évig ismertek. Nincsen olyan ember, a kivel el lehetne hitetni, hogy valósággal beszélt, evett egy olyan emberrel, kivel hosszú időn át közeli viszonyban állott, ha ez csakugyan úgy nem volna.

A. No ez mindenesetre elég csattanós bizonyíték.

Lp. Van ennél csattanósabb is. Például az, hogy a tanítványok elegen voltak arra nézve, hogy ne lehessen öket megcsalni. Ha föltennök is, hogy egy embert meg lehetett csalni, az már hihetetlen dolog, hogy tizenegy embert negyven napon át, pedig versünk szerint Jézus ennyi napig jelent meg tanítványainak, ámítani lehessen, olyan tizenegy embert, kik először mind kételkedtek; vagy ilyen bizonyíték az, hogy elég hosszá ideig volt Jézus tanítványaival, hogy teljes meggyőződést szerezhessenek feltámadása tényleges valóságáról; ha tán csak egyszer

látták volna öt, föl lehetne tenni, hogy csalódtak; de gyakran látták, és pedig egy hónapnál hosszabb ideig, avagy ilyen bizonyíték az, hogy különböző helyeken és időkben látták őt, a mi lehetetlenné teszi a csalódást; ha azt mondták volna, hogy látták öt sírjából kikelni, vagy a hajnali szürkületnél látták, mikor sírját elhagyta, erre azt lehetne mondani, hogy valami különös tünemény csalta meg öket; vagy azt lehetne mondani, hogy várakozván arra, hogy lássák sírjából kikelni, a reménykedés izgalmai alatt képzelmök könnyen megcsalta öket, hogy csakugyan látták őt kikelni a sírból; ámde azt seholsem mondják a szentírók, hogy ök látták volna Jézust kikelni a sírból; egy csaló mondta volna, az nem múlasztotta volna el állítani ezt; de a szentírók csak azt állítják, hogy ök látták Jézust, miután már feltámadott; látták tehát akkor, mikor már mentek voltak minden izgalomtól; mikor már nyugodt ítéletet tudtak mondani; látták Jéruzsálemben; mikor istenitiszteletre voltak összegyülve; mikor Emmausba mentek; mikor Galileában voltak; mikor velök együtt az Olajfák hegyére ment, és mikor fölment előttök a mennybe.

A. Tud-e még tiszteletes úr több bizonyítékot is felhozni? mert beismerem, hogy pompásan tudja érveit csoportosítani ellenem.

Lp. Tudok, igenis, például még azt, hogy Jézus feltámadása után is olyannak jelent meg tanítványai előtt, a milyen addig is mindig volt: jó barát, társ, jóltevő, tanító mester volt akkor is; evett velök együtt; csodákat tett előttük; ugyanolyan munkát végzett közöttük, a minöt halála előtt; megújította a Szentlélekre vonatkozó ígéretét, s parancsot adott nékiek azon munka végzésére, a melyért meghalt. Mindezeket tekintetbe véve, lehetetlen, hogy a tanítványok csalás vagy valamely álomszerű látomás áldozatai lettek volna.

A. És tud még egyebet is mondani a tiszteletes úr?!

Csiky L.: Lelkipásztorkodás.

- Lp. Még mindig tudok egyebet is mondani. Ha a Krisztus tényleg fel nem támadott a halálból; ha közvetlen és határozott tudomása nem lett volna erről az ő személye ellenségeinek, főként pedig a zsidó papságnak, hogy lehet azt még csak elképzelni is, hogy ezek azonnal ne igyekeztek volna elfojtani a feltámadás megtörténtéről szállongani kezdő hírt, ha ez csak mese, mendemonda lett volna?! Ámde a mindenki által tudott valósággal szemben nem állhattak elő a magok tagadásával.
- A. Ez is világos és erőteljes bizonyítéknak látszik előttem.
- Lp. És van még egy érvem, a melylyel talán teljesen meggyőzhetem az igazgató urat. Azt mondtam, és a dolog úgy is van, hogy a keresztyénség a feltámadás hitével áll vagy esik. Igen, a keresztyénség léte kezdetétől fogva a Krisztus feltámadásának hitén alapul. Föl lehet-é tenni, el lehet-é gondolni azt, hogy egy álomképen, egy mesén, tépelődő lelkek zavaros ábrándján fenn tudna állani egy olyan világhatalom, a minő a keresztyénség, a mely, bármit mondjanak is róla ellenségei, folyton-folyvást csak terjed, s nemcsak külső hatásait illetőleg, de benső hatásának erejében is egyre gyarapszik. Nagy lelkek álmaira épített fényes rendszerek omlottak már össze az idők folyamán, de a keresztvénség áll és erősödik, mert a Krisztus feltámadásának hite dönthetetlen fundamentumát képezi annak. Nos, kedves igazgató úr, én elmondottam a magaméit; most már önön van a sor, hogy beszéljen.
- A. Nincs sok mondanivalóm, kedves tiszteletes úr! Eddig inkább csak úgy tréfából neveztem a tiszteletes urat lelki atyámnak, de ezentúl a szó szoros és igaz értelmében nevezhetem így, mert, ímé, beismerem, hogy ez órai komoly beszélgetésünk alatt, mint atya az ő gyermekét, rá vezetett engem az Istenben és a Krisztus istenségében való hit boldog tudományára. Úgy érzem, mintha valami

köd tisztult volna el szemeim elől, mintha valamely teher esett volna le a szívemről. Köszönöm ezt az órát az én lelki atyámnak, és kérem, hogy jövő vasárnap a 76-ik dícséretet tessék a templomban énekeltetni, mert ha élek, ott leszek én is, és pedig nemcsak szokásból, hanem szívem igaz vágyódásából, s meg tetszik majd látni, hogy — újra nem szokásból többé, de szent hitből és komoly meggyőződésből, — milyen buzgó lelkesedéssel fogom énekelni e dícséret második versét: "Szent a mi Urunk Úr Jézus Krisztus, Kit értünk bocsátál, Kivel megváltál, Hogy testünk miatt Lelkünk el ne veszszen".

Lp. Ezt a dícséretet fogjuk mindenesetre énekelni. A jó Isten áldja meg az igazgató urat!

#### 2. Beszélgetés egy beteg nővel.

A nő már huzamosabb idő óta beteg, s magához kéreti a lelkipásztort, ki megjelenik nála, s köztük a következő beszélgetés foly le:

Lp. Jó napot, édes leányom, hívattál magadhoz, s íme, én készséggel megjelentem nálad. De különben is óhajtottalak meglátogatni, mert hallottam, hogy már huzamosabb idő óta gyöngélkedel, s gondoltam, hogy jól fog neked esni tölem is egy szivélyes szó, ki szeretek részt venni gyülekezetem tagjainak örömében épenúgy, mint bánatában.

Beteg. Isten hozta hozzám a tiszteletes urat. Bocsásson meg, hogy ide fárasztottam, de valósággal epedtem már hallani a szavát, hogy vígasztaljon meg kissé nehéz bánatomban, melybe hosszas betegségem ejtett.

Lp. Itt vagyok tehát, s jöttem jó szívvel, igaz lélekkel, úgy a mint azt egy lelkipásztornak a Krisztus tudománya parancsolja. Mióta vagy beteg, s mi a tulajdonképeni bajod?

Beteg. Három hónap óta nyomom az ágyat, s folyton roppant fájdalmaim vannak testem felső részében: fáj a szívem, a mellem, a hátam, fáj az egész lelkem. Félek, hogy meghalok, és nagyon bánt, hogy olyan nagy terhére vagyok a hozzámtartozóknak.

Lp. Ne beszélj sokat, édes leányom! Hagyj inkább engemet beszélni, s mindenekelőtt affelől légy nyugodt, mintha betegségeddel terhére volnál övéidnek. Mielőtt betegszobádba léptem volna, velök beszélgettem egy darabig, s bíztosíthatlak arról, hogy tőlük a türelmetlenségnek egyetlenegy szavát sem hallottam. Ök mindnyájan nagyon szeretnek tégedet, és őszintén sajnálnak, hogy betegen kell itt feküdnöd, s úgy tudom, megtesznek mindent fájdalmaid csillapítására.

Beteg. Mindent megtesznek, áldja meg öket az Isten! Óh beh jól esik hallanom a tiszteletes úrtól, hogy nem haragusznak reám.

Lp. Ugyan, hogy haragudnának! A halál gondolatával pedig ne foglalkozzál, hiszen te végre is fiatal vagy még arra, hogy érett gyümölcsnek találtassál az aratásnak Ura által, ki az ő jóságának erejével bizonyára visszaadja mielőbb a te egészségedet, hogy tudj újra örülni az élet örömeinek. Csak ne hagyd el magadat, édes leányom, hanem vesd a te bizodalmadat Istenbe, s nyugodjál meg abban, hogy ő tudja, miért sujtol most tégedet, és ebben a te keresztyéni megnyugovásodban csak mondogasd mind gyakrabban az Idvezítő szavait: "Ne úgy legyen, Atyám, a mint én akarom, hanem — a mint te!"

Beteg. "Ne úgy legyen, Atyám, a mint én akarom, hanem — a mint te!"

Lp. Úgy, úgy, édes leányom! Nekünk keresztyéneknek mindig mondogatnunk kell Dávid király szavait: "Taníts meg, Uram, engemet, hogy a te akaratodat tegyem", s Krisztus Urunk is arra tanított minket, hogy így imádkozzunk:

"Legyen meg a te akaratod, miképen mennyben, úgy itt a földön is". Az a mi legszentebb keresztyéni kötelességünk, hogy magunk teljes megadásával és az Isten jóságába vetett hívő türelemmel hajoljunk meg az Ur akarata előtt. Ha fájdalmak sujtolnak, nem az a mi teendőnk, hogy az Ur elé járuljunk, és zúgolódva kérjük öt: "vedd ki ezt a tövist a mi testünkből", mert arra ő azt mondja: "csak hadd vérezzék az a test, míg egészen meg nem tisztul", — hiszen a türelemmel hordott szenvedés csak erősíti a lelket; és ha bizalommal vagyunk a mi testi orvosunk iránt, hogyne kellene bizalommal lennünk ama mi mennyei Orvosunk iránt is, ki minden gyógyszerek fölött örökkévaló hatalommal rendelkezik, s a ki maga mondja magáról: "Én vagyok az Ur, a te gyógyítód".

Beteg. Igen, igen, tiszteletes atyám, az Ur lesz az én gyógyító Orvosom.

Lp. Soha ne felejtsd el betegséged idején, én édes leányom, hogy nekünk a mi életünk folyamán folytonos lelki töredelemre és igaz bünbánatra van szükségünk, és erre a betegség a legjobb tanító mester, mint a mely a lelket ugyancsak erősen meg tudja törni, és ezzel, megszabadítván az örök gyötrelemtől, egészségessé tudja azt tenni. Egyszer azt mondotta valaki, hogy az ember tulajdonképen akkor van legjobban, a mikor beteg. Gondolkozzál egy kissé ezen a mondáson. Pál apostol azt mondja: "Mikor büntettetünk, az Urtól taníttatunk, hogy e világgal el ne kárhoztassunk". Jakab apostol meg arra tanít minket: "A hitböl származott imádság megtartja a beteget, és felsegíti ötet az Ur". Szoktál-é imádkozni, kedves leányom?!

Beteg. Szoktam, tiszteletes ur! És minden imádkozásom után úgy érzem, mintha szívem megkönnyebbednék, lelkem fájdalma lecsillapulna. Lp. Úgy is van az; édes leányom! Tudom, hogy ismered Jézus élettörténetéből azt az eseményt, mikor ő fölment három tanítványával a hegyre, hogy imádkoznék. Azt mondja ez elbeszélésben a szentíró: "És az imádkozás közben az ő orczájának ábrázata elváltozék", mintegy megdicsőült az. Úgy van ez mi velünk, gyarló emberekkel is. Ha az imádság szárnyain Istenhez szállanak lelkünk gondolatai: elsimulnak arczunk redői, mert a bánat lefoszlik szívünkről, s lelkünk szabadon repülvén a végtelen magosságban, itt a földön hagyja búját-baját, gondját, terhét és fájdalmát. Bizony felsegéli hát az Ur a beteget, a ki hitből imádkozik. Tedd össze kezeidet leányom, s mondjad utánam az imádságot, mely a te nevedben száll a kegyelem Urának trónja elé:

"Isten, én Istenem, ki kegvelemmel gazdagon ülsz a te királyi székedben, s hűséges gonddal tekintesz onnan alá teremtményeid megszámlálhatatlan seregére; ki meghallod a szívek dobbanását, s megszámlálod a fájó sóhajokat is: óh tekints alá a magas egekből reám, szegény leánvodra, lásd meg az én nvomorúságomat, hallgasd meg panaszom szavait, s ha ez velem a te akaratod, szüntesd meg fájdalmaimat, kötözgesd be sebeimet, gyógyíts ki betegségemből engemet. Küldd el hozzám szent Fiadat, lelkem áldott idvezítő Urát, hogy ő vígasztaljon vígasztaló Szentlelkével, hogy ő erősítsen erősítő Szentlelkével, ha elkeseredik az én lelkem, és ha lankadozni kezdenek tagjaim. Ne hagyj el, Uram, engemet, a kiben van egyedülvaló bizalmam. S ha büneimért sujtolsz betegségemmel: legyen elég immár ítéleted; ha tanítani akarsz Uram, ismerem immár a te útadat. Szabadíts ki, nagy Isten, az én nyomorúságomból engemet, hogy áldjam és dícsérjem mindenha a te szabadító kegyelmed örök hatalmát. Ámen".

Beteg. Áldja, óh áldja meg az Isten kedves lelki atyámat, hogy látogatásával, beszélgetésével s imádságával

így megkönnyítette a lelkemet. Egészen jobban érzem magamat.

Lp. Vedd elő, édes leányom, olykor-olykor énekeskönyvünket is, s olvasgassad belöle az olvan énekeket, a minő a XIII. zsoltár: "Míglen felejtesz el Uram! Mígnem emlékezel rólam? A te orczádat én előlem Örökké elrejted-é tőlem? Miért nem könyörülsz rajtam? Tekints reám, kegyes Uram! Szánjad meg az én nyavalyám! Szemeimet világosítsd meg, Hogy életemben víduljak meg, Halálban el ne aludjam. Mert én bízom jókedvedben, Ki megvígasztalsz szívemben. Örvendez azért az én lelkem, Hogy az Isten én segedelmem, Melyért dícsérem énekben", - vagy a milyen a 93. dícséret, s annak például a 3-ik verse: "Tudja Isten kívánságod, Ad is, valamit adhat. De bölcs, Uram, te jóságod, Tudod, hogy sok haladhat. Jól van, gondod reám nagy, Mivel édes Atyám vagy. Mint akarod, hát úgy légyen! Másként hinnem volna szégyen". Igen, kedves leányom, gyakori imádkozással és ilyen szent énekek olvasgatásával foglalkoztasd lelkedet betegséged idején, s meglátod, hogy mielőbb meggyógyulsz.

Beteg. Megfogadom a tiszteletes úr jó tanácsát.

Lp. De nem akarlak hosszú beszélgetéssel kifárasztani, kedves leányom, megyek már. Legyen a jó Isten szent kegyelmével gyógyulásodon. El fogok majd újra jönni hozzád, s remélem, hogy akkor már mint üdülő beteget foglak látni. Isten veled, kedves leányom!

Beteg. Köszönöm a tiszteletes úr látogatását. Áldja meg a jó Isten!

#### 3. Beszélgetés egy szerencsétlen nővel.

Van a gyülekezetben egy nő, ki bejárta már az élet kálváriájának minden lehető útait: boldog családi élete, jó férje, kedves gyermekei voltak, s elvesztette valamennyit; vagyona volt, s elszegényedett; családjának jó barátai, barátnői elmaradtak tőle; lelkének hite megingott, s elhagyatottnak, nagyon szerencsétlennek érzi magát. Ezt a nőt keresi föl a lelkipásztor.

Lp. Erre járván, benyitottam hajlékába, asszonyom, s ha szívesen veszi tőlem, itt is maradok egy kevésig, hogy beszélgessünk egymással, — hiszen úgy kerüli az embert, mintha csak ellensége volna. A templomban sem láttam már régóta.

Nö. Mit keresnék én, szegény szerencsétlen asszony, a templomban, kedves tiszteletes úr?! Menjenek oda a boldogok, a megelégedettek, a reménykedők, de én, a ki elvesztettem hitemet és minden reménységemet, én, az elhagyatott, ugyan tessék megmondani, mit keresnék ott?

Lp. Megmondom jó asszony! Mi, az Úr szolgái, nemcsak arról szoktunk prédikálni, hogy "örüljetek az örülökkel", hanem arról is, hogy "sírjatok a sírókkal". Krisztus Urunk azután mondja a hegyi beszédben, hogy "örüljetek és örvendezzetek, mert a ti jutalmatok böséges mennyekben", miután előbb egyebek közt ezt is mondotta: "boldogok, a kik sírnak, mert ök megvígasztaltatnak". Csak nem régiben is Krisztus Urunk eme magasztos hívogató mondásáról prédikáltam a templomban: "Jöjjetek én hozzám mindnyájan, kik megfáradtatok és megterheltettetek, és én megnyugosztlak titeket". És én egyházi beszédemben, a mindnyájunkat terhelő nyomorúságok mellett, melyek alól senki sincsen kivéve, különösen az olyan megfáradt és túlerősen megterheltetett lelkek bajaival és nyomorúsugaival foglalkoztam, a minő az asszonyom lelke.

Nő. De hát ki látna be az én nyomorúságom mélyeibe, s ki tudna fénysugárt lövelni az én szegény lelkem bánatának éjszakájába?

Lp. A nap az ő sugaraival nemcsak a hegyek ormait önti el, hanem behatol a legmélyebb völgyek rejtekeibe is. Krisztus evangyélioma fénylő nap, mely nemcsak az

örvendezőknek adatott, hanem még inkább a szenvedőknek vígasztalására küldetett alá. Nemcsak virágot tud az fakasztani, — hanem a bánat, a keserüség jegét is képes az elolvasztani. Krisztus, már a próféta szavai szerint azért jött, hogy "a kik Sionban sírnak, azoknak vígasztalást nyujtana, hogy örömnek kenetét adná a bánat helyébe, dícséretnek palástját a keserves lélek helyébe", és ugyanő megígérte, és szavát beváltván, meg is tette azt, hogy elküldötte maga után a vígasztalásnak Szentlelkét, a ki beteljesíti az ő, ezen mondásának erejét: "ti szomorkodtok, de a ti keserűségtek örömre fordul".

Nő. Szomorú az én lelkem mindhalálig, tiszteletes úr! De csak tessék beszélni, mert zaklatott lelkemre, érzem, jóltevő hatással van részvevő, szivélyes beszéde. És ha csak pár rövid órára megkönnyebbedik is bánatom, áldom én azt, ki ezt cselekszi én velem.

Lp. Krisztus és az ő ígéje cselekszi azt a Szentlélek által, ki most engem, az evangyéliom gyarló szolgáját akar itt asszonyomnál felhasználni arra, hogy oszlassam lelke keservét, s szerencsétlensége bánatát szétűzzem benső élete egéről. Adj, én Uram, nehány olyan gondolatot fejembe, adj olyan szavakat ajkaimra, melyekkel e vergődő lelket hozzád emelhessem!

Nö. Ámen! Ámen!

Lp. Én úgy tanultam az élet könyvéből, a bibliából, s úgy tanítja azt nekem maga az élet is, hogy azokat, a kik az ő nyomorúságaik alatt áldani tudják a nagy Istent, a nagy Isten is megáldja az ő nyomorúságaik után Én nem ismerek annál nagyobb szerencsétlenséget, mintha valaki nem tudja kiállani, nyugodt önmegadással, zúgolódás nélkül eltűrni a szerencsétlenséget. A megpróbáltatások által, melyeken Krisztus Urunknak is át kellett mennie, a mi lelki erőink mértékét veszi tőlünk számon az Isten. Nagy dolog az, ha a mi Gecsemáné-óráink el-

jönnek; ha a keserűség pohara ajkainkon van, és ha imádkozunk, hogy múljék az el tőlünk: nagy dolog érezni azt, hogy nem a sors, nem a sötét végzet mérte azt reánk, hanem Istennek szeretete működik az által mi bennünk lelkünk idvességének javára. A nyomorúság, a szerencsétlenség az erény nagy iskolájának tekintendő, mert a könnyelműségből gyógyít ki, és a bűn útain való járástól tart az vissza bennünket. Olyan erkölcsi próbatétel az, a melyben Krisztus tanítványai erős gyakorlatokra, nehéz küzdelmekre és szigorú önfegyelmezésre képeztetnek ki. Jó dolog az az útazóra nézve, ha néha-néha felhők borítják el előle a napot, és ha kényelmetlen szállásokra talál, mert különben hamar megfeledkeznék az ő édesatyai otthonáról és abban levő örökségéről.

Nő. Értem, tiszteletes úr, hogy mire czéloz ezekkel a szavaival: mennyei otthonunkra és az abban reánk váró örök idvességre.

Lp. Úgy van! S bizonyos az is, hogy a bánat sokszor nagyon sokáig emészt bennünket, mert rendesen lóháton jön s csak gyalogosan hagy az el minket, de derüre ború, borúra ismét csak derü; virágvasárnap után harmadnapos bánat a halálban, de azután örökkévaló öröm a feltámadásban, --- ez az élet útja, ez az evangyéliom örök dicsősége. Egy, a szenvedések tüzében megerősödött lélek olyan, mint az ezüst harang: minél jobban ütik, annál erősebb hangot ad. Lelkünknek szüksége van a megpróbáltatásokra, mert ha olyanok vagyunk, mint az állóvizek, csakhamar megromlunk, s nem terem bennünk más, csak értéktelen gaz és a bünök mérges kígyói; de ha a szélvészek felzavarják vizünket, vagy ha szabadon folyhat is az, de a megpróbáltatások homokján és kövein megy keresztül: bizonyára megtisztulunk a mocsaras, az egészségtelen gázoktól, s kristálytisztaságban áradozik tova életünk folyama.

Nő. Óh vajha így volna ez én velem is, kedves tiszteletes úr! De én annyira elcsüggedtem, kétségbeestem már, hogy sehol sem látom a szabadulást.

Lp. Mert nem keresi azt. Menjen ki ismét az emberek közé, járjon a templomba, s forduljon imádságában Istenhez, hogy adjon erőt fölvenni újra az élet küzdelmeit.

Nő. Imádkoznék én szívesen, ha tudnék imádkozni.

Lp. Jöjjön, olvassuk el együtt előbb a 130. dícséret 3-ik és 4-ik verseit: "Ha szívemet bánat járja, Szemem keserűség árja, Előtted való zokogásom, Titkon ajtómat behajtva És magánosan sóhajtva, Akkor is édes újulásom, Mert minden könyűvel, jajjal, Könnyebbül sorsom egy bajjal. Ha templomban megjelenek, a hol összesereglenek Felséges neved imádói: Velök együtt fohászkodva, Úgy tetszik, mintha vígadva, Ott volnék, hol a menny lakói A Te királyi székednek Előtte letelepednek".

Nő. Óh beh fölséges szép ének! Megyek, újra járok hát a templomba. Letelepszem én is a mennyei Atya királyi széke előtt, és imádkozom itthon is, hátha úgy lesz velem is, hogy minden könyűvel, jajjal, könnyebbül sorsom egy bajjal. Lelki atyám és gyógyító orvosom, imádkozzék is velem egy kissé.

Lp. Tegyük hát össze kezünket és imádkozzunk:

"Szeretetnek nagy Istene, ki a te örökkévaló kegyelmed szerint, mint a vizeknek folyását vezérled a mi lelkünk gondolatait; ki napodnak fényével szétűzöd a körülöttünk levő homályosságot, s ki a keserűből is édest tudsz fakasztani: vedd a te örökkévaló oltalmad karjaiba ezen te szegény szolgálóleányodat; óvd meg őt a csüggetegség, a sötét kétségbeesés rémeitől; add vissza az ő napjának világosságát; tedd őt újra gazdaggá szent hitében és boldog reménységében. És ha ez órában szolgádnak szavára ismét megnyilatkoztattad előtte a te orczád-

nak fényességét, s komoly elhatározásra bírtad öt, hogy, a míg azt te úgy akarod, küzdeni fogja embertársai közt az életnek harczát, s keresni fogja a te házadnak javait: tartsd meg, Uram, az ő lelkének erejét, hogy soha ez elhatározásáról meg ne feledkezzék. Idvességünk szent Fejedelme, áldott Jézus, légy a te Lelked erejével ezen hozzád megtért léleknek örök vígasztalására és hathatós erősítésére. Ámen".

Nő. Megmentett, tiszteletes úr, az életnek és az örökkévalóságnak. Nem tudom én ezt meghálálni soha, de tudom, hogy a jó Isten megáldja és áldja is meg érte. Imádságunk után hadd mondjam most már el egyedül magamban a 173. dícséret első versét: "Kegyes Jézus, én imádságomra, Hajtsad füled' én kiáltásomra. Jusson hozzád kérésem én jómra, Ne nézz, Uram, méltatlan voltomra".

Lp. Ámen! Ámen!

### 4. Beszélgetés egy rossz hírben levő férjes nővel.

A lelkipásztor felhívat magához egy férjes nőt, kinek laza erkölcsi életéről, férje iránti hütelenségéről szárnyal a hír az egész egyházközségben, s vele e tárgyban lelkipásztori beszélgetést folytat.

 $N\ddot{o}$ . Jó napot kívánok, tiszteletes Úr! Hívatni tetszett, hát feljöttem.

Lp. Jó napot, leányom! Isten hozott! Hívattalak csakugyan, s jól tetted, hogy feljöttél hozzám, mert egy bizonyos dologban beszélgetni szeretnék egy kicsit veled.

Nő. Tessék parancsolni. Nem tudom ugyan, hogy mi lehet az a "bizonyos dolog", de hiszen majd meg tetszik mondani.

Lp. Bizonynyal meg fogom azt neked, leányom, mondani. Foglalj azon a széken helyet, s beszélgessünk nyugodtan.

*Nö.* Köszönöm. Nem vagyok én, szegény létemre, méltő arra, hogy a tiszteletes úr szobájában leüljek.

Lp. No csak foglalj helyet. Nem nézem én azt, hogy valaki szegény, avagy gazdag az én hívem közül, mert nekem nem az ő világi állásukra, hanem lelki állapotuk minőségére van elsősorban gondom. Beszélj csak, hogy vagytok otthon? Milyen a családi életetek? Hogy vagy megelégedve férjeddel? Békességben éltek-é egymással? Hogy vannak gyermekeitek? Isten félelmében, tiszta erkölcsi életben nevelitek-é őket?

Nő. Nem is tudom hirtelen, hogy mit feleljek a tiszteletes úr kérdéseire. Nem tudom el sem gondolni, hogy miért tetszik ezeket kérdezni tőlem. Uranmal jól élek; gyermekeink, hála Istennek, jól vannak, s egyszerű sorsunkhoz képest igyekezünk őket tisztességesen nevelni és taníttatni.

Lp. Jó ember a férjed? Szeret benneteket s gondot visel-é hűségesen reátok?

Nő. Áldott jó ember az uram, olyan, mint egy falat kenyér. Egész nap dolgozik, s minden keresetét átadja nekem, hogy tisztességesen éljünk, ruházkodjunk, s még egy kicsit öregségünkre meg is takaríthassunk.

Lp. És gyermekeitek milyenek? Úgy tudom, hogy két fiatok és két leányotok van?

Nő. Igen, négy gyermekünk van: két fiú és két leány. Szófogadó, engedelmes, jó gyermekek. Sok örömünk van bennök.

Lp. Ezek szerint te nálad minden föltétel megvan ahhoz, hogy boldog családi életben boldognak érezhesd magadat, úgy-e bizony?!

 $N\ddot{o}$ . Hála Istennek, mi boldogok is vagyunk; nincsen egymással semmi bajunk. Nyugodtan, békességben élünk.

Lp. És a lelkeddel, a lelkiösmereteddel sincsen, leányom, semmi bajod? Az is nyugodt, az is békességben van? Nem háborgat az sohasem tégedet?

Nö. Miért tetszik ezeket kérdezni tölem, tiszteletes úr?! Lp. Megmondom, leányom! Azért kérdeztem ezeket töled, mert rossz hírek keringenek felőled a faluban. Azt beszélik rólad, hogy hütelen vagy a férjedhez, más férfiakhoz is odaadod magadat, egyszóval hogy erkölcstelen életet élsz és ez által rossz példát szolgáltatsz a világnak. És a mi falunk nagyon kicsi ahhoz, hogy az ilyen dolgot csakhamar mindenki meg ne tudja, és teljesen lehetetlen, hogy a férjed fülébe is csakhamar el ne jusson annak a híre. Nos, leányom, pletyka ez az egész, vagy van csakugyan valami a dologban? Beszélj előttem igazán, hiszen én most nem mint bírád állok előtfed, hanem mint lelkiatvád akarok a szívedhez beszélni.

 $N\ddot{o}$ . De, Istenem, tiszteletes úr, hiszen pletyka ez az egész; rosszakaratú rágalom, melyet irigyeim terjesztenek felőlem.

Lp. Pletykának, leányom, az olyan tereferét, emberszólást szoktuk nevezni, a mely valakiről minden alap nélkül terjeszti a rosszat. Irígykedni pedig csak a gazdagra, a nagyon szépre, a boldogra szoktak azok, a kiknek szívében hely van ezen sárga méreg számára. Te pedig nem vagy sem gazdag, sem nagyon szép, sem valami tulságosan boldog nem lehetsz, mit irigyeljenek hát rajtad?! Rosszakaratú rágalomról sem beszélhetsz, hiszen meglehetősen nyiltan üzöd tetteidet. De meg a haraszt sem zörög, ha a szél nem fújja. Fájdalom, leányom, nagyon is nagy oka van a mi kis községünk népének arra, hogy rólad elítélőleg beszéljen, hogy életmódodban megbotránkozzék.

Nő. Hát mi van abban, tiszteletes úr, megbotránkoznivaló, a hogy én élek?! Végre is szabad vagyok talán valamennyire magammal!

Lp. Ugyan hogy volnál ebben a tekintetben csak egy csöppet is szabad magaddal! Tisztességre kötelez itt a háládatosság, az Isten szent színe előtt tett esküd és a

világra való tekintet, mindenekfölött pedig a gyermekeid jövőjére való gondolás.

Nő. Miféle háládatosságról tetszik beszélni?

Lp. Arról, a melylyel férjed iránt tartozol. Csak az előbb mondottad, hogy urad olyan jó, mint egy falat kenyér. Híven gondoskodik rólad, rólatok, jövötökről. Egy ilyen jó embert megcsalni, ismerd be, leányom! — rút hálátlanság, a melyet ő sehogysem érdemel meg tőled. Ugyan mit mondanál te ahhoz, ha ő folytatna a te hátad mögött ilyen csapodár életet? Szeretnéd, eltűrnéd te azt?! Felelj erre a kérdésre őszintén, szíved szerint.

Nó. Bizony én nem szeretném, s nem is tudnám eltürni. Csakhogy az én uram nem tudja az én dolgaimat.

Lp. Nem tudja a te dolgaidat! És ez mentség te elötted?! Hiszen a tolvaj is hát mögött szokott lopni, s a gvilkos sem a nagy nyilvánosság előtt végezi a maga vérengző dolgát. Isten pedig a maga tízparancsolatában ezt a hetediket, hogy "ne paráználkodjál", ezen két parancsolat közé helyezte: "ne ölj és ne lopj". Rosszabb, nagyobb bün az talán akár az ölésnél, akár a lopásnál, mert megöli vele a vétkező úgy a saját, mint házastársa és egész családja életét, szívét, lelkét, mindenét, kiöli vele a bűnös az emberiségből a jóban vetett hitet, s bizonyára meglopja házastársának benne vetett szent bizodalmát. Hogy a paráznaság igen nagy bün, azt én a történelemből is be tudom bizonyítani, mert kétségbevonhatatlanul igaz, hogy egyes pogány népek is, a melyeket tehát Krisztus tudományának éltető lelke még nem járt, nem járhatott át, a legirtózatosabb büntetésekkel, többnyire halállal sujtották e bünt, s nincs még tőlünk messze az idő, a mikor hazánkban s épen református egyházunkban is a legkeményebb büntetéseket szabták ki az ilyen eltévelyedett lelkekre. Azt mondod, hogy nem tudja a férjed a te ilyen dolgaidat. Hisz ez a te hütelenségeden, csalásodon mitsem változtat. Te jóval tartoznál annak, a ki olyan jó te hozzád, s gonoszszal fizetsz meg neki, elfelejtkezvén arról a keresztyéni nagy életszabályról, hogy a miképen szeretnéd, hogy mások bánjanak te veled, te is azon módon bánjál másokkal. Férjed jó hozzád, te hütelen vagy hozzá; te, azt mondád, nem türnéd, ha ő hütlenkednék hátad mögött, de te, úgy látszik, csekély dolognak tartod a magad hütelenkedését. Mondd meg, leányom, tisztességes, becsületes gondolkodásmód, eljárás ez?!

Nő. Jól van, ha nem az is, de tessék megmondani a tiszteletes úrnak, hogy kinek ártok én ezzel a dologgal?

Lp. Kinek ártasz?! No azt nagyon könnyű lesz megmondanom. Ártasz először is a magad lelkének, mert megtöröd szent esküdet, melyet Isten színe előtt tettél le. Úgy-é, leányom, te hiszesz az Istenben?

Nö. Hiszek, tiszteletes úr!

 $\mathit{Op}$ . E szerint hiszed azt is, hogy ő mindenüttjelenvaló?

Nő. Hiszem azt is.

Op. No lásd, ez előtt a mindenüttjelenvaló Isten előtt fogadtad szent esküvel, azt mondván annak a végén: "Isten engem úgy segéljen!", hogy te férjeddel megelégszel, tehát, hogy hozzá hű leszesz. És te megszeged ezt az esküt, s lelkedet odadobod az örök kárhozatra. Végtelenül nagy bűn az az örök Isten ellen, ha a mit az ember az ő szentségének jelenlétében hitre fogad, azt gonoszul megtöri. Nem félted, leányom, lelkedet, hogy esküszegő voltod miatt elesik mennyei örökségétől. "Isten engem úgy segéljen!", — mondád esküvődön. Hát ugyan hogy segítsen most már a jó Isten tégedet?!

No. Egészen elrettent a tiszteletes úr!

Op. Épen azt akarom; meg akarom veled értetni, hogy te, a ki keresztyén asszony vagy, gonosz életeddel megtagadod Krisztust, a kinek az ő anyaszentegyházával

való viszonyát, ehhez való szeretetét a házastársi szeretethez hasonlítja az apostol, azt parancsolván, hogy a miképen Krisztus szerette az anyaszentegyházat, úgy tartozik a férfi az ő feleségét, és természetesen, a feleség az ő férjét szeretni. Krisztus az ő életét áldozta fel mi érettünk, tehát te éretted is, és te nem volnál képes, édes leányom, a te bünös hajlandóságodat feláldozni a becsületes, a tisztességes életért?! Esküszegő, Krisztus törvényének megrontója vagy, és én, igenis, el akarlak rettenteni bünös életed folytatásától, a melyet a világ is olyannyira elítél.

No. Adok is én valamit a világra!

Op. Ne is adjon az ember semmit a világ hiábavalóságaira, kísértéseire, ok és alap nélkül való szószólására; de, kérdem, hogy bízton büntelennek mondhatja-é magát az, a kit környezete bünösnek látván, bünösnek is tart? Vajjon a százak tévednek-é könnyebben, vagy az egy ember? Vajjon van-é az olyan embernek valamely igaz értéke, a kit mindenki értéktelennek tart? Te veled hát az az eset, leányom, hogy ez ítélet fölött állónak és így tökéletesnek tartod magadat, holott csak egy, testben járt valóság állott fölötte minden ilyen, a benső, a lelki életet illető ítéletnek: az emberré lett Isten, az Úr Jézus Krisztus. Nem, leányom, a világ ítéletén nem teheted túl magadat, s ha az megbotránkozik a te laza életmódodon: jaj neked, a megbotránkoztatónak!

 $N\ddot{o}$ . Jól van, tiszteletes úr, azt beismerem, hogy az uramra tartozik az én dolgom, de mit tartozik az a világra?

Lp. Azt is megmondom neked. Mi emberek közös sors részesei, közös törekvések, vágyak, remények birtokosai, egy ugyanazon test tagjai, mert mindannyian ugyanazon egy mennyei Atyának gyermekei vagyunk. Ugy-é, leányom, ha tested egy bizonyos része fáj, érzi azt a te egész

tested. Igy van ez abban a nagy testben is, a melyet emberi társadalomnak nevezünk. A pusztulásba menni akaró, a rothadt testtagot az ép testrészek lerázzák magokról. Ha valaki a nagy emberi társadalom testében indul veszendőbe, rossz cselekedeteivel rothadásba menvén: bizony az a nagy társadalom is elkövet mindent, hogy ezt a pusztulásnak induló részt lerázza magáról, mert akármennyire bűnös is az emberiség, annyira még sem romlott az, hogy a kiáltó bűnökben rossz példát látván maga előtt, föl ne emelje azok ellen szavát. Méreg az a rossz példadás, a melytől az emberi természet önkénytelenül is visszariad, és mert az emberek közül nagyon sokan hisznek még a jóban: kibeszélhetetlenül nagy annak a bűne, a ki az emberiséget, bűnös életmódjával meg akarja fosztani ettől az ő szent hitétől.

 $N\ddot{o}$ . Óh Istenem, tiszteletes úr, hát csakugyan olyan nagy bünös volnék én?!

Lp. Várj, leányom, még mondok valamit. Négy gyermeketek van; mint mondád: engedelmes, szófogadó, jó gyermekek, a kikben sok örömetek telik. Hát az nem jut aztán soha eszedbe, hogy ezeknek a gyermekeknek a jövőjét, jövő szerencséjét fenyegeted, s teheted semmivé bűnös életmódoddal. Ha fiaid megértik későbben, hogy mit tesz az, ha azt mondják róluk, hogy ők egy "rossz asszony" fiai: bizony ez keserű méreg gyanánt fogja mindig az ő lelköket emészteni, s a helyett, hogy szeretnének, szégyenleni fognak tégedet; leányaid pedig, ha majdan felnőnek, nem kellenek feleségül senkinek, mert hát "az anyjok rossz vére van bennök!" Ebben áll, leányom, te nálad az édesanyai szeretet, hogy így megmérgezd, vagy akár végképen tönkre is tegyed gyermekeid jövendőjét?!

 $N\ddot{o}$ . Nem, nem, tiszteletes úr, ne mondjon nekem ilyen borzasztó dolgokat. Beismerem az én nagy bünösségemet, csak ne tessék már tovább is kárhoztatni.

Lp. Én nem akarlak, leányom, kárhoztatni tégedet, csak épen odaállítottalak lelkednek képével egy tükör elé, hogy lásd meg abban jól magadat. És ha te elundorodtál, megijedtél a látott képtől, akkor én elértem czélomat. De, ismétlem, én nem akarlak téged kárhoztatni, mert nekem, az Úr szolgájának, ismernem kell János evangyéliomából Krisztusnak a parázna asszonyról mondott ezen szavait: "én senkit nem ítélek!" Igen, úgy van, leányom, Krisztus senkit nem ítél el meggondolatlanul, vaktába, "mert, — a mint maga mondja magáról nem azért bocsátá Isten az ő Fiát e világra, hogy kárhoztassa e világot, hanem hogy megtartassék e világ ő általa". Jézus nem a látszat, nem a külső cselekedetek után ítél, hanem a lélek benső állapota szerint. Ha szánod-bánod elkövetett bűnös cselekedeteidet, és ha szent fogadást tevén affelől, hogy nem esel többé vissza erkölcstelen életmódodba, meg is tartod fogadásodat: nagy az Úr és kegyelmes, visszafogad ő tégedet lelke szeretetébe.

 $N\ddot{o}$ . Szánom-bánom elkövetett bűnös cselekedeteimet, és az Isten szent színe előtt fogadom a tiszteletes urnak, hogy hű leszek ezentúl az uramhoz, s gyermekeim jövendőjét sem tévesztem el soha szemeim elől.

Lp. Áldjon meg az Isten, édes leányom, szent elhatározásodért. Jer, imádkozzál velem; adjunk hálát az Úrnak, hogy megtérítette a te veszendőben járó lelkedet, s hogy visszavisz tégedet mennyei országában ama boldog atyai ház melegébe. Jer, imádkozzál velem:

"Hála, hála és dicsőség te néked, óh egeknek királya, hogy kiküldéd a te szent Fiadat a pusztába, megkeresni egy eltévelyedett juhodat. Hála, hála és dicsőség te néked, óh mennyei Atyám, hogy egy szegény leányodat, ki letért az igazságnak útjáról, lelkében kegyelmeddel megvilágosítottad, és őt a néked tetsző élet kies vizei mellé, az életet adó mezőkre visszavezetni méltóztattál. Óh állj mellette

hatalmadnak erejével, hogy igaz legyen az ő bünbánata. Lelkének nagy töredelmét írd föl, Atyánk, a te könyvedbe, s ne engedjed, hogy leányod büne visszatérvén, letörölje azt onnan valaha. Tedd, nagy Isten, erőssé az ő elhatározását, hogy most tett fogadásáról soha meg ne feledkezzék. Add neki a te Szentlelked erejét, hogy ellene tudjon állani a kísértéseknek, és ne essék el többé a test és világ ellen folytatott harczában. Nagy Isten, áldd meg és hallgasd meg szegény szolgálóleányodat, ha szent Fiad szavaival így imádkozik te hozzád: "mi Atyánk, ne vígy minket kísértetbe, de szabadíts meg minket a gonosztól. Ámen".

És most csak arra kérlek, figyelmeztetlek és hívlak föl, édes leányom, hogy erről a komoly óráról, ebben folytatott komoly beszélgetésünkről, szent fogadásodról, imádkozásunkról meg ne feledkezzél sohasem. Isten téged úgy segítsen, a milyen hű maradsz ennek az órának az emlékéhez.

Nö. Isten engem úgy segeljen, tiszteletes úr!

#### 5. Beszélgetés egy fogoly férfival.

A lelkipásztor meglátogat a kir. törvényszéki fogházban egy elítéltet, ki emberölés vétsége miatt jutott fogságba. A fogolynak családja van odakünn.

Lp. Jó napot, édes fiam! Felnyittattam czellád ajtaját, s bejöttem hozzád, hogy megnézzem, miként viseled nehéz sorsodat, melyre elkövetett bűnöd miatt jutottál. Nos, beszélj csak, kibékültél-é már sorsoddal, belenyúgodtál-é már a változhatatlanba?

Fogoly. Bizony ez már, úgy látszik, változhatatlan, mert a felsőbb bíróság is megerősítette a rám kimondott íléletet, és én, — sanyarú sors ez nagyon! — most már pár évig nem élvezhetem, szokott sétaidőnket kivéve, Isten

szabad levegőjét. És ha még csakugyan megérdemelném ezt a nehéz ítéletet, akkor csak ki tudnék valahogy békülni sorsommal, de így, hogyne volnék így elkeseredve!

Lp. Ítéletedről ne beszélj nekem, fiam, azt elvégezték bíráid; abba nekem semmi beleszólóm nincsen. De azt mégis mondd meg, mi alapon tartod te azt meg-nem érdemelt ítéletnek? Hát nem ontottál embervért, hát nem ölted meg a szomszédodat? Hiszen a törvényszék előtt beismerted bűnösségedet.

Fogoly. Beismertem, mert nem is tagadom, hogy megöltem az én szegény szomszédomat.

Lp. Megölted! És mégsem érdemled meg büntetésedet! Hogyan értsem ezt?!

Fogoly. Csak úgy, tiszteletes úr, hogy a czimboráim vettek rá a rosszra, s mikor telebeszélték a fejemet, ráadásul még le is itattak, és ekkor öltem meg szegény szomszédomat.

Lp. Majd később megkérdem töled, hogy miért mondod mindig így: szegény szomszéd? De előbb kérdezek töled egyet-mást.

Fogoly. Tessék, tiszteletes úr!

Lp. Gyakran megtörtént már veled, hogy leittad magadat?

Fogoly. Biz' az megtörtént már velem egynehányszor.

Lp. És hogy szoktad magadat viselni, ha részeg vagy? Haza mégy, és otthon szép csöndesen meghúzódol, lefekszel, vagy mit szoktál csinálni?

Fogoly. Nem tagadom, hogy akkor nagyon garázda vagyok: veszekedem, káromkodom, sőt bizony megtörtént már velem az is, hogy ütlegeltem szegény családomat, feleségemet, gyermekeimet is.

Lp. No, most meg a családodat mondod szegénynek! Ha jól tudom, te elég jómódú ember vagy, s így családodat nem hagytad szegényül, nélkülözésben. De hagyjuk ezt most!

Azt mondod tehát, hogy részegségedben ütlegelted is egyszer-másszor feleségedet és gyermekeidet.

Fogoly. Azt mondtam, és, fájdalom, igazat mondtam vele.

Lp. Elbeszélek neked egy nagyon egyszerű kis történetet; épen jól fog illeni reád. Egy ember, egy családapa részegen haza tántorgott, s épen olyan garázda természetű lévén, a milyen te vagy, baromi módon ütlegelni kezdte leánykáját. Az ártatlan gyermek, bármilyen keservesen esett is neki a verés, összeszorított ajkakkal csäk türte a verést, míg egyszer megszólalt: "üssön csak, üssön, hisz' úgy is tudom, hogy nem az én édesapám, hanem "a pálinka" ver most engemet". De, nini, te sírsz?! Óh, vajha a te kis leányodnak, vagy feleségednek, vagy akármelyik gyermekednek is jutott volna eszébe valami hasonló mondás! Sírásodból úgy látom, hogy te is úgy tettél volna, mint az a másik ember, ki attól a gyermeki egyszerű mondastól eszére tért, véghetetlenül megszégyenelte magát, és egyszersmindenkorra felhagyott az ivással.

Fogoly. Isten a tanúm, hogy én is úgy tettem volna, de már késő, már nem segíthetek a dolgon.

Lp. Dehogy is késő! Ha leülöd büntetésedet, ki fogsz szabadulni, visszatérsz családod körébe. Akkor jusson majd eszedbe ez a kis történet, és ne igyál többé annyit, hogy megfeledkezzél embervoltodról és oktalan állattá légy részegségedben.

Fogoly. Fogadom a tiszteletes úr előtt az élő Istenre, hogy nem leszek többet részeg életemben. Beláttam, hogy engem az ital bünről-bünre hajt. De az igazság kedvéért meg kell mégis mondanom, hogy engem mindig a czimboráim vettek az ivásra, azok itattak le.

Lp. A czimboráid! Miért tartottál czimborákat, és miért nem tartottál jóbarátokat? Czimborája csak a bünös embernek van, a ki őt kísértetbe akarja vinni, hogy czinkostársává tegye valamely rosszban. A tisztességes embernek pedig jóbarátai szoktak lenni, a kik őt minden erejökkel visszatartják, ha a bűn lejtőjére akar tévedni. Jól mondád, hogy *czimboráid* vannak, de ezzel aztán ítéletet mondtál a magad erkölcsi értéke fölött is. Egyébként szeretném, ha megmagyaráznád, hogyan érted azt, hogy czimboráid vettek rá az ivásra és szomszédod megölésére is?

Fogoly. Rábeszéltek, erőltettek, ígérgettek, csalogattak. Lp. De, úgy-é, nem erőszakkal öntötték beléd a pálinkát, s nem ők adtak irányt a kezednek, hogy verd agyon a szomszédodat.

Fogoly. Hazudnám, ha ezt fognám rájok, tiszteletes úr! Lp. Miért ittál tehát, ha korábbi szomorú tapasztalataidból már tudnod kellett, hogy neked árt az ital? Azért, barátom, mert gyönge volt az akaratod, mert nem te parancsoltál a pálinkának, hanem a pálinka parancsolt te néked. Ámde Isten szent nevére ígérted, hogy nem iszod le többé magadat, tehát ezzel ne foglalkozzunk többé. Hanem azt mondd meg, ha a te czimboráid arra akartak volna rábeszélni, arra erőltettek volna, hogy öreg, özvegy édes anyádat öld meg, vajjon ezt is megtetted volna-é?

Fogoly. De még csak hogy is kérdezhet tőlem ilyet a tiszteletes úr?! Ugyan hogy lettem volna képes ilyet megtenni, az én szülő anyámat megölni!

Lp. Elhiszem, fiam, hogy erre nem lettél volna képes. De hát mégis mit tettél volna, ha czimboráid erre erőltetnek? Fogoly. Összevesztem volna velök, s ott hagytam

volna öket.

Lp. Látod, fiam, most már magad is kimondtad magad fölött az ítéletet: nem a czimboráid ölették meg tehát veled a szomszédodat, hanem te magad akartad őt meg-ölni. Hiszen te, ha akarod, tudsz a magad akaratának parancsolni, s ha nem veszed elő annak az erejét, akkor meg szándékosan rohansz a bűnbe. Az az igazság fiam,

hogy nem a jobbik eszedet, nem az erősebb, a jobb akaratodat vetted elő, hanem a magad bűnös gyöngeségében el engedted magadtól raboltatni először a józan gondolkodásodat, azután a gonosz felé engedted téríttetni akaratodat. Bűnösök voltak, bizonyára, czimboráid is, de mégis csak te voltál a legnagyobb bűnös. Beismered-é ezt?

Fogoly. Be kell ismernem, tiszteletes úr!

Lp. És most már mondd meg azt is, miert mondtad az előbb szomszédodat, majd meg családodat szegénynek?

Fogoly. Mert nagyon sajnálom öket. Éjjel és nappal előttem áll szegény szomszédom véres, vergődő alakja, s fáj a lelkemnek, hogy olyan nagy szégyent hoztam a szegény családomra. Feleségem és gyermekeim ártatlanok mindenben, és az én bünöm miatt mégis ök is szenvednek. Az én orczám pirulását eltakarja ez a négy fal, ez a vasas ajtó, de ök, de ök! Hova meneküljenek ök ismerőseik elől?!

Lp. Jó úton jársz már, édes atyámfia! Jól teszed, ha sajnálod szomszédodat és családodat. De ehhez vedd még hozzá azt is, hogy sajnáljad, szánjad-bánjad elkövetett bünödet is. Hát ez az érzés, a bünbánat fájó gondolata nem szokott soha fölmerülni lelkedben?

Fogoly. Óh dehogy is nem, tiszteletes úr! Sokszor véresre sírom szemeimet, vergődöm lelkemben, s kérem a nagy Istent: bocsássa meg az én nagy bűnömet.

Lp. Ha az így van, fiam, — és pedig ki kényszerített volna reá, hogy most hazudjál előttem? — akkor jusson eszedbe Krisztus Urunknak az a mondása, hogy "öröm lészen mennyben egy megtérő bűnös emberen", és ne felejtsd el azt az apostoli szót sem, a mely szerint "hív és igaz az Isten, hogy megbocsássa nékünk a mi bűneinket, és megtisztítson minket minden hamisságtól". Nagy és mindörökkévaló az Úr kegyelme, jósága szárnyaival el fogja ő fedezni a te gonosz cselekedetedet is. Ha igaz a te bűnbánatod,

bocsánatot fogsz nyerni az Úrtól. De hogy ez így legyen, jer velem és imádkozzunk a te megtérő lelked erejének megmaradásáért, és az Úr bünbocsátó kegyelmének reád való bőséges kitöltetéseért:

"Te Uram, ki a szíveket vizsgálod, és a ki előtt nincsenek elrejtve a lélek legtitkosabb gondolatai sem, jer a te irgalmasságoddal e helyre, melyet a gonoszság büntetésére emelt az emberi kéz, s tedd a te szentséged lakóhelyévé e szobát, melyben egy bűnös ember szenvedi az ö büntetését. Jer, Uram, lásd meg ezen te szegény, elesett gyermekedet, és ha ő, kegyelmed karjaira támaszkodva, újra föl akar emelkedni, büneinek élő bánatában hozzád akar térni s a te atyai házad pitvariban akar újra megtelepedni: fogadd, óh fogadd, mennyei jó Atyánk, lelked szerelmével s a te atyai igaz hűségeddel a te megtérő gyermekedet, ki eltékozolván lelke kincseit, te nálad újra gazdaggá óhajtozik lenni a lélek javaiban. Jöjj el hozzá fogságának nehéz idején, s ha testileg el van zárva, tedd az ő lelkét szabaddá; vígasztald őt bánatában, s viselj gondot övéiről a te nagy kegyelmességed szerint. Tedd bünbánatát maradandóvá lelkében, hogy sem élet, sem halál, sem világosság, sem sötétség, sem erő, sem gyöngeség, sem szabadság, sem fogvalétel el ne szakaszszák többé az ő lelkét te tőled, bűnbocsánatot hirdető és azt meg is adó nagy Istenünktől. Ámen".

Légyen emlékezetes ez óra előtted, édes fiam, és szolgáljon lelked javára e mi mostani beszélgetésünk. Isten áldjon meg!

Fogoly. Köszönöm becses látogatását, tiszteletes úr! Ez órától kezdve más útra térek gondolataimban, megjavulok az én szívemben. Óh jöjjön be máskor is hozzám, hogy támadjak mindig új és jobb életre.

Lp. Benézek hozzád máskor is, édes fiam!



